
 
 

ARU Research Journal, Vol.9, No.2, May- August 2022    วารสารวิจัยราชภัฏกรุงเก่า ปีที่ 9 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2565 

 

 
 

การพัฒนารูปแบบศาสนสัมพันธ์ชุมชนเขตคลองสามวาและเขตหนองจอก กรุงเทพมหานคร 
The Development of  Interreligious Dialogue Model in Khlong Samwa 

District and Nong Chok District, Bangkok 
 

ประสิทธิ์  หวังมีอาจ1 และ ปรีชา  ดิลกวุฒิสิทธิ์2 
Prasit  Wangmeagr1  and  Preecha  Dilokwuttisit2 

 
บทคัดย่อ 

วัตถุประสงค์ของการวิจัยเชิงคุณภาพครั้งนี้ คือ 1) ศึกษาสภาพการณ์ปัจจุบันของศาสนสัมพันธ์ในเขตคลองสามวา 
และเขตหนองจอก กรุงเทพมหานคร 2) ศึกษาปัญหาอุปสรรคของศาสนสัมพันธ์ในเขตคลองสามวา และเขตหนองจอก 
กรุงเทพมหานคร และ 3) พัฒนารูปแบบศาสนสัมพันธ์ในเขตคลองสามวา และเขตหนองจอก กรุงเทพมหานคร 
เครื่องมือท่ีใช้ในการเก็บรวบรวมข้อมูล ได้แก่ การสัมภาษณ์เชิงลึก และกลุ่มสนทนา กลุ่มตัวอย่างส าหรับ การสัมภาษณ์
เชิงลึก และกลุ่มสนทนาประกอบด้วยผู้น าศาสนา ผู้บริหารสถานศึกษา ผู้เชี่ยวชาญ และผู้น าชุมชน จ านวนทั้งสิ้น 21 คน 
ได้มาโดยการสุ่มแบบเจาะจง ข้อมูลที่เก็บรวบรวมมาได้รับการวิเคราะห์เชิงเนื้อหา ผลการศึกษามีดังนี้: 

1) สภาพการณ์ปัจจุบันของศาสนสัมพันธ์ในเขตคลองสามวา และเขตหนองจอก กรุงเทพมหานคร 
โดยภาพรวมอยู่ในระดับที่น่าพอใจ 

2) ปัญหาอุปสรรคของศาสนสัมพันธ์ในเขตคลองสามวา และเขตหนองจอก กรุงเทพมหานคร คือ            
มีคนบางคนไม่เข้าใจศาสนา ขนบธรรมเนียม ประเพณี และวิถีชีวิตของผู้อื่น และมีเจตคติทางลบต่อคนเหล่านั้น 
                       3) รูปแบบการพัฒนาศาสนสัมพันธ์ในเขตคลองสามวา และเขตหนองจอก กรุงเทพมหานคร 
ประกอบด้วย 3 องค์ประกอบหลัก ได้แก่ (1) ผู้น าทั้งในระดับชาติและระดับท้องถิ่นที่เป็นแบบอย่างที่ดีในเรื่องศาสนสัมพันธ์
โดยเฉพาะพระบาทสมเด็จพระบรมชนกาธิเบศร มหาภูมิพล อดุลยเดชมหาราช บรมนาถบพิตร และพระบาทสมเด็จ          
พระเจ้าอยู่หัวมหาวชิราลงกรณ บดินทรเทพยวรางกูร รวมทั้งพระราชวงศ์ซึ่งทรงให้การอุปถัมภ์ศาสนาท้ังหลายทั้งปวงใน
ราชอาณาจักรไทย ในกรณีของเขตคลองสามวาและเขตหนองจอกนั้น สมเด็จพระกนิษฐาธิราชเจ้า กรมสมเด็จพระเทพ
รัตนราชสุดาฯ สยามบรมราชกุมารี ได้เสด็จเยือนประชาชนที่นับถือศาสนาอิสลาม ศาสนาพุทธและศาสนาคริสต์ที่อาศัยอยู่
บนฝั่งคลองแสนแสบในปี พ.ศ. 2537 นอกจากนั้น บรรดาผู้น าชุมชนต่างๆ ในเขตคลองสามวา และเขตหนองจอก ก็ล้วนมี
บทบาทส าคัญในเรื่องศาสนสัมพันธ์ (2) ศาสนิกชนของ 3 ศาสนาหลักที่เคารพความเช่ือ ขนบธรรมเนียมประเพณี และวิถี
ชีวิตของผู้อื่นท่ีอาศัยอยู่ในชุมชน และ (3) กิจกรรมดีๆ ที่คิดริเริ่มโดยบรรดาผู้น าและชาวบ้านในชุมชนที่ไม่มีการรังเกียจ
เดียดฉันท์กันใน เรื่องศาสนา และร่วมกันท างานเพื่อเขตคลองสามวา เขตหนองจอก และราชอาณาจักรไทยโดยรวมค า 
 
ค าส าคัญ: ศาสนสัมพันธ์  การพัฒนารูปแบบศาสนสัมพันธ์  เขตคลองสามวา  เขตหนองจอก 
                                                           
1สาขาวิชาการจัดการเพื่อการพัฒนา บัณฑิตวิทยาลยั มหาวิทยาลัยราชภฏัราชนครินทร์  
 Management for Development graduate school Rajabhat Rajanagarindra University   
 Email: wikanda25422@gmail.com 
2สาขาวิชาการจัดการเพื่อการพัฒนา บัณฑิตวิทยาลยั มหาวิทยาลัยราชภฏัราชนครินทร์  
 Management for Development graduate school Rajabhat Rajanagarindra University   
 Email: kitiwong-8@hotmail.com 



26 |                                                                       วารสารวิจัยราชภัฏกรุงเก่า ปีที่ 9 ฉบับที ่2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2565 
 

Abstract 
The purposes of this qualitative research were 1) to study present circumstances of 

interreligious dialogue in Khlong Samwa district and Nong Chok district, Bangkok; 2) to investigate 
problems and obstacles of interreligious dialogue; and 3) to develop a model of interreligious dialogue. 
The tools used for data collection were in-depth interviews and a focus group. The sample comprised of 
21 religious leaders, school administrators, experts, and community leaders, obtained by purposive 
sampling. The collected data was analyzed by content analysis. 

The results of the study were as follows: 
1) The present circumstances of interreligious dialogue in Khlong Samwa district and 

Nong Chok district, Bangkok, as a whole, were at a satisfactory level. 
2) For the problems and obstacles of interreligious dialogue, some people did not 

understand the religions, traditions, and ways of life. There were negative attitudes towards them. 
3) In model of interreligious dialogue development in Khlong Samwa district and Nong 

Chok district, Bangkok, there comprised of 3 main factors, namely: (1) Leaders, both national and local 
level, who have been good models in interreligious dialogue, especially His Majesty King Bhumibol 
Adulyadej The Great, His Majesty King Maha Vajiralongkorn Bodindradebayavarangkun, and the royal family, 
who have patronized all religions in the Kingdom of Thailand. In the case of Khlong Samwa district and 
Nong Chok district, Princess Maha Chakri Sirindhorn has visited Muslims, Buddhists, and Christians who 
lived in Khlong Sansaeb in 1994. Additionally, leaders of communities in Khlong Samwa district and Nong 
Chok district played an important role on religious dialogue. (2) Believers of 3 main religions who have 
respected the faith, traditions, and ways of life in communities; and (3) Good activities originated by 
leaders and villagers in communities who had no religious discrimination, and joined in working for the 
sake of Khlong Samwa district, Nong Chok district, and the Kingdom of Thailand. 
 
Keywords: Interreligious Dialogue, Development of Interreligious Dialogue, Khlong Samwa District, Nong  
Chok District 

 
วันที่รับบทความ : 3 ตุลาคม 2564  
วันที่แก้ไขบทความ : 29 เมษายน 2565 
วันที่ตอบรับตีพิมพบ์ทความ : 18 พฤษภาคม 2565 

 
1. บทน า 

1.1 ความเป็นมาและความส าคัญของงานวิจัย 
 ประเทศไทยถึงจะได้ช่ือว่าเป็นดินแดนที่ได้ช่ือว่ามีกลุ่มชาติพันธุ์และวัฒนธรรมหลากหลายแต่ก็มีความละม้าย

คล้ายคลึงกัน โดยแต่ละวัฒนธรรมย่อยของกลุ่มชุมชนมีความแตกต่างกันในรายละเอียดแต่มีจุดร่วมกันของวัฒนธรรม
ใหญ่ในแต่ละท้องถิ่น ซึ่งก่อให้เกิดความมั่นคงและความสวยงามทางวัฒนธรรมการศึกษาแต่ละชุมชนท าให้เกิดความ
เข้าใจในอดีต รากเหง้า พื้นเพของแต่ละชุมชนในกลุ่มชาติพันธุ์ต่างๆ ที่อาศัยอยู่ในภูมิภาคต่างๆ ของประเทศ ถือว่าเป็น
สิ่งจ าเป็นต่อวิวัฒนาการทางวัฒนธรรมอย่างยิ่ง ทั้งนี้ เพื่อให้คนในชาติรู้จักตนเอง รู้จักผู้อื่น มีโอกาสเรียนรู้ซึ่งกันและกัน
และยอมนับถือกันและกัน และสืบทอดปรับปรุงสู่ปัจจุบันอย่างรู้เท่าทันสถานการณ์ และทันยุคทันสมัย พัฒนาไปสู่



ARU Research Journal, Vol.9, No.2, May - August 2022                                                                                           27 
 

อนาคตอย่างมีความเชื่อมั่น มีเอกลักษณ์และศักดิ์ศรีของตนเอง จึงอาจกลายได้ว่า การศึกษาเรียนรู้วัฒนธรรมของตนเอง
และผู้อื่นนั้นจะท าให้ลดหรือละอคติต่อกันและกันได้ (งามพิศ สัตย์สงวน, 2558, หน้า 1-353) ในแต่ละประเทศต่างก็มี
ชุมชนต่างๆที่ความหลากหลายทางวัฒนธรรมแตกต่างกันไป ชุมชนเป็นสถานที่มีคนอาศัยอยู่เป็นจ านวนมากและหลาย
เผ่าพันธุ์ตั้งแตอ่ดีตจนถึงปัจจุบันท่ีสืบต่อกัน ซึ่งมีการใช้ชีวิตที่แตกต่างกันและมีหลากหลายวัฒนธรรมผสมผสานกับการใช้
ชีวิตในรูปแบบใหม่ที่อาศัยอยู่กับการอยู่ในวัฒนธรรมที่หลากหลาย ประกอบด้วยการศึกษา การค้า ความผูกพัน           
การสมรส  การประกอบอาชีพ และรักษาพยาบาล และการพึ่งพากันระหว่างกลุ่ม หรือการพึ่งพิงและสร้างความเข้าใจ
ระหว่างกลุ่ม ตลอดจนการสร้างความสมานฉันท์ในชุมชนให้ความเคารพและให้เกียรติซึ่งกันและกัน 
  โรงเรียนและชุมชนศาสนาต่างๆ บริเวณริมคลองแสนแสบซึ่งขึ้นอยู่กับเขตคลองสามวาและเขตหนองจอก 
กรุงเทพมหานคร มีการปรับตัวเข้าหากัน และสามารถอยู่ร่วมกันอย่างสันติดังกล่าวข้างต้น ท าให้ผู้วิจัยซึ่งเกิดและเติบโตมา
ในกลุ่มชาติพันธุ์มาลายูที่นับถือศาสนาอิสลามในอาณาบริเวณดังกล่าวและเห็นการที่กลุ่มชาติพันธุ์ดังกล่าวที่มีความเช่ือทาง
ศาสนาและประเพณีวัฒนธรรมที่แตกต่างไปจากชาวชุมชนอื่นๆ ที่อยู่บริเวณใกล้เคียง สามารถปรับตัวเข้ากับชุมชนเหล่านั้น
ได้อย่างมีความปรองดองสมานฉันท์และมีความสงบสุข จึงมีความสนใจที่จะศึกษาถึงเรื่องความประวัติความเป็นมาและศาสน
สัมพันธ์ระหว่างศาสนิกชนท่ีนับถือศาสนาพุทธ คริสต์ และอิสลามในพ้ืนที่ดังกล่าว โดยหวังเป็นอย่างยิ่งว่า รูปแบบศาสน
สัมพันธ์ท่ีดีในชุมชนเขตคลองสามวาและเขตหนองจอกสามารถน าไปประยุกต์ใช้ได้ในพื้นที่อื่นๆ ที่มีบริบทใกล้เคียงกันต่อไป 
ซึ่งจะเป็นประโยชน์อย่างยิ่งต่อความมั่นคงและความสงบสุขของประเทศชาติในพื้นท่ีทั่วประเทศ รวมทั้งพื้นท่ีสามจังหวัด
ภาคใต้ ที่ปัญหาความไม่เขา้ใจกันระหว่างศาสนาได้น าไปสู่ความรุนแรงและความเสียหายทั้งต่อชีวิตและทรัพย์สินเป็นจ านวน
มากในปัจจุบัน 

การแก้ไขปัญหาในเรื่องความแตกต่างและความไม่เข้าใจกันในเรื่องเช้ือชาติ ศาสนา ที่ประสบความส าเร็จในหลาย
ประเทศท่ัวโลก เป็นต้นว่า บอสเนีย โคโซโว และแอฟริกาใต้นั้น ได้น าไปสู่การพัฒนาที่ยั่งยืนและเกิดความสันติสุขข้ึนใน
สังคมประเทศชาติ ซึ่งสันติสุขนี้เป็นพื้นฐานที่ส าคัญยิ่งของการพัฒนา กล่าวอีกนัยหนึ่งก็คือถ้าหากไร้สันติหรือความสงบสุข 
การพัฒนาที่แท้จริงก็เกิดขึ้นไม่ได้ และสิ่งนี้จะเกิดขึ้นได้ก่อต่อเมื่อมีการยอมรับ และเคารพในความเป็นตัวของตัวเองหรือ          
อัตลักษณ์ของกันและกันทั้งในระดับปัจเจกบุคคล และระดับชุมชนหรือสังคมทั่วไปโดยรวม (Mestiri, 2011, p. 54) 
 โรงเรียนเซนต์เทเรซาเป็นโรงเรียนคาทอลิกแห่งหนึ่งอยู่ในเขตหนองจอก โรงเรียนดังกล่าวด าเนินการโดยนักบวช
คริสตศาสนาและมีนักเรียนที่นับถือศาสนาอิสลามและศาสนาพุทธ เปิดสอนตั้งแต่ช้ันประถมศึกษาจนถึงมัธยมศึกษาปีที่ 6 
โดยเป็นโรงเรียนของเอกชนที่มุ่งเน้นให้คนในท้องถิ่นเขตหนองจอกและบริเวณใกล้เคียงมีความรู้โดยไม่คิดแบ่งแยกใน          
เรื่องศาสนา โรงเรียนจึงสามารถด าเนินงานไม่เกิดความขัดแย้งกับชุมชนและอาจารย์ผู้สอนตลอดจนนักเรียนและผู้ปกครอง 
ที่นับถือศาสนาพุทธและอิสลาม กล่าวอีกนัยหนึ่งก็คือ โรงเรียนสามารถอยู่ร่วมกับชุมชนใกล้เคียงทั้งชุมชนพุทธ คริสต์ และ
อิสลามได้ย่างสงบสุข  การที่โรงเรียนและชุมชนศาสนาต่าง ๆ บริเวณริมคลองแสนแสบซึ่งขึ้นอยู่กับเขตคลองสามวาและ           
เขตหนองจอก กรุงเทพมหานคร มีการปรับตัวเข้าหากัน และสามารถอยู่ร่วมกันอย่างสันติดังกล่าวข้างต้น ท าให้ผู้วิจัยซึ่งเกิด
และเติบโตมาในกลุ่มชาติพันธุ์มาลายูที่นับถือศาสนาอิสลามอาณาบริเวณ  ดังกล่าวและเห็นการที่กลุ่มชาติพันธุ์ดังกล่าวที่มี
ความเช่ือทางศาสนาและประเพณีวัฒนธรรมที่แผกแตกต่างไปจากชาวชุมชนอ่ืนๆ ท่ีอยู่บริเวณใกล้เคียงสามารถปรับตัว          
เข้ากับชุมชนเหล่านั้นได้อย่างมีความปรองดองสมานฉันท์และมีความสงบสุขจึงมีความสนใจที่จะศึกษาถึงเรื่องประวัติความ
เป็นมาและศาสนาสัมพันธ์ระหว่างศาสนิกชนท่ีนับถือศาสนาพุทธ คริสต์ อิสลามในพ้ืนท่ีดังกล่าว โดยหวังเป็นอย่างยิ่งว่า 
รูปแบบศาสนสัมพันธ์ที่ดีในชุมชนเขตคลองสามวาและเขตหนองจอกสามารถน าไปประยุกต์ใช้ได้ในพื้นท่ีอื่นๆ ท่ีมีบริบท
ใกล้เคียงกันต่อไป ซึ่งจะเป็นประโยชน์อย่างยิ่งต่อความมั่นคงและความสงบสุขของประเทศชาติในพ้ืนที่ทั่วประเทศ รวมทั้ง
พื้นที่สามจังหวัด ภาคใต้ ท่ีปัญหาความไม่เข้าใจกันระหว่างศาสนาได้น าไปสู่ความรุนแรงและ ความเสียหายทั้งชีวิตและ
ทรัพย์สินเป็นจ านวนมากในปัจจุบัน การแก้ไขปัญหาในเรื่องความแตกต่างและความไม่เข้าใจกันในเรื่องเชื้อชาติ ศาสนา       
ที่ประสบความส าเร็จในหลายประเทศทั่วโลก เป็นต้นว่า บอสเนีย โคโซโว และแอฟริกาใต้นั้น ได้น าไปสู่การพัฒนาที่ยั่งยืน
และเกิดความสันติสุขข้ึนในสังคมประเทศชาติ ซึ่งสันติสุขน้ีเป็นพื้นฐานท่ีส าคัญยิ่งของการพัฒนา กล่าวอีกนัยหนึ่งก็คือถ้า
หากไร้สันติหรือความสงบสุข การพัฒนาที่แท้จริงก็เกิดขึ้นไม่ได้ (มหาเธร์ โมฮัมมัด ให้สัมภาษณ์ในรายการมิติโลก SPECIAL, 
NATION TV, 24 ธันวาคม 2561, เวลา 00.30 น.) และสิ่งนี้จะเกิดขึ้นได้ต่อเมื่อมีการยอมรับ และเคารพในความเป็นตัวของ



28                                                                         วารสารวิจยัราชภฏักรุงเก่า ปีที่ 9 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2565 
 

ตัวเองหรืออัตลักษณ์ของกันและกันทั้งในระดับปัจเจกบุคคล และระดับชุมชนหรือสังคมทั่วไปโดยรวม (Moyaert, 2012,  
pp. 25-52)   

ด้วยเหตุผลนี้ ผู้วิจัยจึงเช่ือมั่นว่างานวิจัยเรื่องรูปแบบการพัฒนาศาสนาสัมพันธ์ในเขตคลองสามวาและเขตหนองจอก 
กรุงเทพมหานครนี้จะเป็นงานวิจัยที่สามารถก่อประโยชน์ในด้านความเข้าใจอันดีระหว่างศาสนา และส่งผลให้เกิดการพัฒนา
อย่างแท้จริงและยั่งยืนในสังคม และประเทศชาติโดยรวมได้ไม่มากก็น้อยในที่สุด 

1.2 วัตถุประสงคข์องการวิจัย 
1.2.1 เพื่ อศึกษาสภาพการณ์ปัจจุบันของศาสนสัมพันธ์ ในเขตคลองสามวา และเขตหนองจอก 

กรุงเทพมหานคร  
1.2.2 เพื่อศึกษาปัญหาอุปสรรคของศาสนสัมพันธ์ในเขตคลองสามวา และเขตหนองจอก กรุงเทพมหานคร  
1.2.3 เพื่อพัฒนารูปแบบศาสนสัมพันธ์ในเขตคลองสามวา และเขตหนองจอก กรุงเทพมหานคร 

1.3 ขอบเขตของการวิจัย 
          1.3.1 ขอบเขตด้านประชากรและกลุ่มตัวอย่าง 
                   ขอบเขตด้านประชากรประกอบด้วยชาวมุสลิมที่สืบเช้ือสายมาจากกลุ่มชาติพันธุ์ไทยมาลายูจากปัตตานี 
และในปัจจุบันตั้งหลักแหล่งอยู่ ในแขวงทรายกองดิน เขตคลองสามวา และแขวงกระทุ่มราย เขตหนองจอก 
กรุงเทพมหานคร และประชาชนที่นับถือศาสนาพุทธ และคริสต์ชนที่ตั้งหลักแหล่งอยู่ในอาณาบริเวณเดียวกันพื้นที่ คือ 
เขตคลองสามวา และเขตหนองจอกกรุงเทพมหานคร 
          1.3.2 ขอบเขตด้านตัวแปร 

1) ประวัติศาสตร์ศาสนาพุทธ คริสต์ และอิสลาม ในประเทศไทย 
2) บริบทเขตคลองสามวาและเขตหนองจอก กรุงเทพมหานคร                                                     
3) อัตลักษณ์ 
4) การพัฒนาการของชาติพันธ์ุ 

          1.3.3 ขอบเขตด้านเวลา 
                ขอบเขตด้านระยะเวลา คือ ตั้งแต่เดือนมีนาคม พ.ศ. 2563 ถึงเดือน เมษายน พ.ศ. 2564 

2. วิธีด าเนินการวิจัย 
        การศึกษาครั้งนี้เป็นวิจัยเชิงคุณภาพ เพื่อพัฒนารูปแบบศาสนสัมพันธ์ในเขตคลองสามวาเขตหนองจอก 
กรุงเทพมหานคร ดังนี ้
              2.1 แหล่งข้อมูลปฐมภูมิ เก็บรวบรวมข้อมูลโดยการสัมภาษณ์เชิงลึก (in-depth interview) และการสนทนา
กลุ่ม (focus group) ผู้แทนศาสนา 3 ศาสนา ประกอบด้วย ศาสนาพุทธ ศาสนาคริสต์ ศาสนาอิสลาม และผู้เช่ียวชาญ 
ผู้วิจัยเก็บรวบรวมข้อมูลด้วยการสัมภาษณ์เชิงลึกผู้ให้ข้อมูลส าคัญดังต่อไปนี้ 

  2.1.1 นักบวชศาสนาพุทธ ศาสนาคริสต์ ศาสนาอิสลาม 
  2.1.2 ผู้น าชุมชนของศาสนาอิสลาม  ศาสนาพุทธ และศาสนาคริสต์ในเขตคลองสามวา  เขตหนองจอก 

กรุงเทพมหานคร 
  2.1.3 ผู้บริหารสถานศึกษาของศาสนาอิสลาม ศาสนาพุทธ และศาสนาคริสต์ในเขตคลองสามวาและ       

เขตหนองจอก กรุงเทพมหานคร และ ผู้เชี่ยวชาญด้านศาสนาท่ีเกี่ยวข้อง 
2.2 แหล่งข้อมูลทุติยภูมิ ได้แก่ เอกสารวิชาการ หนังสือ งานวิจัยในประเทศและงานวิจัยต่างประเทศ เป็นต้น 
2.3 ขั้นตอนการวิจัย 

 ขั้นตอนท่ี 1 ทบทวนแนวคิดและทฤษฎีเกี่ยวศาสนสัมพันธ์ 
 ขั้นตอนท่ี 2 ท าการสัมภาษณ์เชิงลึกผู้ให้ข้อมูลส าคัญ (key informants) เกี่ยวกับรูปแบบการพัฒนาศาสน

สัมพันธ์ เขตคลองสามวาและเขตหนองจอก กรุงเทพมหานคร 



ARU Research Journal, Vol.9, No.2, May - August 2022                                                                                           29 
 

                  ขั้นตอนที่ 3 ด าเนินการสนทนากลุ่มเพื่อใช้ในการพัฒนารูปแบบศาสนสัมพันธ์ในเขตคลองสามวาเขต
หนองจอก กรุงเทพมหานคร ผู้แทนศาสนา 3 ศาสนา ประกอบด้วย ศาสนาพุธ ศาสนาคริสต์ ศาสนาอิสลาม และ
ผู้เชี่ยวชาญ   ประกอบด้วย  
                  1. ผู้แทนศาสนาพุทธ คริสต์ และอิสลาม 3 ท่าน  
                  2. ผู้บริหารสถานการศึกษาจ านวน 7 ท่าน 
                  3. ผู้เชี่ยวชาญด้านศาสนา และผู้เชี่ยวชาญศาสตร์อื่นๆ ที่เกี่ยวข้อง                     
                  4. ผู้น าชุมชนแขวงทรายกองดิน เขตคลองสามวา และแขวงกระทุ่มราย เขตหนองจอก จ านวน 6 ท่าน  
                 ขั้นตอนที่ 4  ด าเนินการสนทนากลุ่มเพื่อพิจารณาให้การรับรองรูปแบบการพัฒนาศาสนสัมพันธ์ในเขต
คลองสามวา และเขตหนองจอก กรุงเทพมหานคร 
 
3. สรุปผลการวิจัย  

3.1  สภาพการณ์ปัจจุบันของศาสนสัมพันธ์ 
ค าสอนศาสนาเป็นหลักธรรมที่ใช้ในการด ารงชีวิต  ช่วยพัฒนาสังคมให้สามารถอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุข               

มีความปลอดภัยเพราะค าสอนทุกศาสนามีจุดม่งหมายเดียวกันคือ ต้องการให้ท าความดี จะเว้นช่ัวและท าให้จิตใจบริสุทธ์ิ    
มีเมตตาเป็นหลัก ช่วยเหลือเกื้อกูลกัน มีความอดทนอดกลั้น การมีสัมมาคารวะ รักกันฉันพี่น้อง ท าให้ผู้นับถือศาสนาเป็น
มิตรที่ดีต่อกันโดยไม่ค านึงถึงเช้ือชาติท าให้เกิดสันติสุขต่อสังคมและต่อโลก 

ควรให้ผู้น าศาสนามาพบกันปีละครั้งเป็นอย่างน้อยแต่ผู้น าศาสนาจะต้องคุยกันก่อนทั้งในระดับประเทศ ระดับ
อ าเภอ และระดับท้องถิ่น ต้องเป็นองค์กรกลางที่ไม่สังกัดหน่วยราชการ ไม่สังกัดศาสนาและต้องเป็นกลาง ควรจะมี          
สภาศาสนาที่ไม่ต้องผ่านราชการ เดิมจะติดระบบราชการ ศาสนสัมพันธ์จะดีมากจะคล่องตัวมาก ศาสนามีพลังอยู่แล้ว
เพราะมีคนมากมาย ศาสนาเป็นตัวรวมพลัง เมื่อ 20 ที่ไต้หวันมีอุบัติภัยมีพระบิชอบมีโต๊ะอิหม่านเช้าไปร่วมกู้ภัยได้          
อย่างรวดเร็ว ในประเทศไทยเมื่อมีน้ าท่วมใหญ่วัดประยูรวงค์ มีชุมชนสุเหร่าแถวนั้นสามารถกู้ภัยร่วมกับชุมชนพุทธได้
อย่างรวดเร็วเลย เร็วกว่าทุกชุมชนในกรุงเทพ จากเหตุการณ์พยามจะสร้างความสัมพันธ์ระหว่างศาสนาเลยจัดงาน
สายน้ าสายสัมพันธ์ศาสนาในปี พ.ศ. 2555-2558 การจัดงานช่วง 3 ปีแรก เรียกว่า งานสัมพันธ์ฉันท์เครือญาติ จะสร้าง
ความสัมพันธ์ระหว่างเจ้าอาวาสโต๊ะอิหม่าม และบาทหลวงในเขตหนองจอก ให้เป็นสัญลักษณ์ในชนชาติพันธุ์ ณวน-มอญ             
เป็นวัฒนธรรมพื้นบ้านมีการเล่นกีฬาแข่งขัน 9 โรงเรียน  

พื้นที่น้ีต่างจากเดิม เริ่มปะปนโดยมีพุทธศาสนิกชนกับมุสลิมพอๆ กัน เมื่อก่อนมุสลิมจะมากกว่า โรงเรียนสาย
สามัญมีอิสลามศึกษาช้ีแจงให้อธิบายให้เข้าใจ ปีนี้จะตั้งโต๊ะอีหม่ามเป็นประธานจัดงาน กลุ่มสันติภาพของมหิดล          
3 ปีแรก พ.ศ. 2555-2558 วีถีคนคลองต้องการสนุกสนานให้มีการแข่งขันเรือพาย ว่ายน้ าในคลองเป็นวิถีชีวิติ           
เวทีวัฒนธรรมสองฝั่งคลอง นักท่องเที่ยวพานักศึกษาจาก 8 ประเทศมาเที่ยว มาเลเซีย อินโดนิเซีย รัสเซีย ศรีลังกา มาลงเรือที่
มัสยิด ชมสองฝั่งคลองสามศาสนา ผ่านไปขึ้นโบสถ์คริสต์ แล้วไปขึ้นที่วัดปากบึงทองหลาง พยายามให้เกิดสัญลักษณ์ทาง
ชาติพันธุ์มลายูขึ้น มอญมาจากพม่า (ย้ายถิ่นมาจากจังหวัดสมุทรปราการ) ปีที่ 4-7 จะสร้างความเข้มแข็ง ให้คนหนุ่ม
พุทธศาสนิกชน เรียกว่า เพื่อความสัมพันธ์ฉันมิตร และเพื่อสร้างคนหนุ่มที่เป็นมุสลิมมลายูที่เป็นเครือญาติในสังคม หรือ
ญาติมิตรทางสังคม ทางโรงเรียนสามแยกท่าไข่ ผู้อ านวยการโรงเรียนได้มาปรึกษาหารือในเรื่องการที่ ให้พระมาสวดมนต์
ในโรงเรียน ผู้น าชุมชนบอกว่าไม่เป็นปัญหา มีกรรมการศึกษาไปอธิบายให้ประชาชนเข้าใจ เด็กมุสลิมมีการละหมาด          
เขาก็อยากให้พระภิษุมาสวดมนต์บ้าง มีการสอนของเข้าบ้าง อนุญาตให้มาสวดมนต์อาทิตย์ละครั้งแยกกลุ่มกับเด็ก          
มลายยูมุสลิม 

มีการกล่าวหน้าเสาธง เด็กมุสลิมกล่าวปฏิญานตน เด็กพุทธศาสนิกชนก็กล่าวปฏิญานตนเหมือนกันในแบบของ
ศาสนาพุทธ ในงานสายน้ า มีเรือแล่นกลางล าคลองมีกลองล ามะนา (กลองแบบเดียวกันกลองที่ใช้เล่นล าตัด) ซึ่งเป็น
กลองที่อัตลักษณ์ของคนมลายู และน ากลองยาวซึ่งกลองที่เป็นอัตลักษณ์ของคนไทยที่ชอบใช้ในการน าขบวนแห่ขันหมาก 
และขบวนแห่นาค ซึ่งถูกบริภาษมากจากคนมุสลิมกันเองว่าเป็นงานบวชหรืองานกฐิน ต่อมาได้อธิบายให้คนในชุมชน



30                                                                         วารสารวิจยัราชภฏักรุงเก่า ปีที่ 9 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2565 
 

พอจะแยกได้ว่าอะไรคือวัฒนธรรม อะไรคือศาสนา ความเข้าใจของคนในชุมชนในเรื่องนี้มีน้อยมาก อาจจะติดมาจากคน
มลายูรุ่นก่อนนี้เป็นกุศโลบายที่ไม่ต้องการให้เด็กมุสลิมไปสนใจสิ่งอื่นๆ นอกจากศาสนาตนเอง การท าเรื่องอย่างนี้ต้องใช้
ความอดทนอย่างสูง อ้างท าแบบเขาก็เป็นพวกของเขา  

การจัดงานสายน้ าสายสัมพันธ์สามศาสนานี้ก็เพื่อเป้าหมาย 3 ประการ ดังน้ี 
1) เพื่อการร่วมกันของสังคมพหุวัฒนธรรม 
2) เพื่อสร้างความสัมพันธ์ฉันมิตรฉันญาติ 
3) เพื่อรักษาคลองและรักษาสิ่งแวดล้อมและเพื่อพัฒนาคุณภาพชีวิต 
ปัญหาอุปสรรคของศาสนสัมพันธ์ 
ปัญหาอุปสรรค สร้างความเข้าใจในชุมชนให้เกิดความเข้าใจกัน ใช้เวลาอธิบายให้เข้าใจ และไว้วางใจ

กันต่อกัน เคารพในความแตกต่างของชาติพันธ์ุ ความเช่ือ และวิถีชีวิต.ต้องให้มีกิจกรรมทางสังคม ต้องสร้างความสัมพันธ์
ทางสังคม หรือเชิงสันทนาการ ความรู้ความเข้าใจ และไม่คัดค้านเรื่องความเช่ือ การท ากิจกรรมต้องลงทุน ทุนที่ได้มา
จากชาวบ้านหากมีการลงทุนใช้งบในการจัดเป็นแสน และได้รับการสนับสนุนจากหน่วยงานของรัฐและนักการเมืองโดย
ไม่มีเงื่อนไข และให้ทุนการศึกษาเด็กโดยไม่แบ่งแยกเรื่องอัตลักษณ์  

รูปแบบศาสนสัมพันธ์ 
รูปแบบควรจะเป็น ร่วมเสวนา การรับฟังที่ควรจะเป็น เข้าใจความเป็นมุสลิมอย่างถูกต้องและ          

ต้องเข้าใจพุทธอย่างแท้จริง ความศรัทธาไม่ใช่เรื่องที่จะเปรียบเปรยกัน ต้องเข้าใจความเช่ือและความศรัทธาของศาสนา
ต่างๆ ควรให้ผู้น าศาสนาได้เสวนากันในทุกชุมชนหรือควรมีกิจกรรมสัมพันธ์ในทุกชุมชนหรือทุกประชาคม 

การด าเนินการสนทนากลุ่มเพื่อพิจารณาให้การรับรองรูปแบบการพัฒนาศาสนสัมพันธ์ในเขต              
คลองสามวา และเขตหนองจอก กรุงเทพมหานคร  สรุปได้ดังนี ้

1) น าผู้น าศาสนามาเสวนาร่วมกันซึ่งจะท าให้มีพลังในการท ากิจกรรมร่วมกัน และจะท าให้สังคมดีขึ้น 
2) การที่จะจัดให้ผู้น าทั้งสามศาสนาได้พบกันหรือมาประชุมกันจะต้องเป็นสถานที่กลางๆ และ         

ไม่สมควรที่รัฐเป็นผู้จัด จะต้องจัดโดยบุคคลที่เป็นกลางโดยไม่เข้าฝ่ายหนึ่งฝ่ายใด 
3) ศาสนิกชนจะต้องเข้าใจศาสนาที่ตนนับถือและศาสนาอื่น หรือวัฒนธรรมข้างเคียง 
4) ในเขตคลองสามวาและเขตหนองจอก กรุงเทพมหานคร มีโรงเรียนแบบวิถีพุทธและโรงเรียนแบบ

วิถีอิสลาม และมีโรงเรียนแบบวิถีคริสต์เป็นโรงเรยีนเปน็สังคมพหุวัฒนธรรมที่ส่งเสริมกันและกันท่ีอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุข
มานานที่มีความเข้าใจกันและได้ยึดถือความเป็นเครือญาติทางสังคมเป็นเขตที่มีศาสนาสถานที่ตั้งวัดและสุเหร่าและโบสถ์
คริสต์ใกล้กัน 

5) ในวันที่ 20 กันยายนของทุกปีเป็นวันคูคลองแห่งชาติสืบเนื่องมาจากการที่ผู้น าศาสนาพุทธ 
ศาสนาอิสลาม และศาสนาคริสต์ ที่ศาสนสถานติดคลองแสนแสบกราบบังคมทูลเชิญสมเด็จพระกนิษฐาธิราชเจ้ากรม
สมเด็จพระเทพรัตนราชสุดาฯ สยามบรมราชกุมารี ประพาสคลองแสนแสบ และเยี่ยมพสกนิกรทุกศาสนาเป็นขวัญ
ก าลังใจศาสนสัมพันธ์ในเขตคลองสามวาและเขตหนองจอก กรุงเทพมหานคร 

6) ในอดีตผู้น าทางศาสนาบางท่านเป็นต้นว่า (พระครูปริยัติกิจจาภิรม (กระจาย รวิวณฺโณ) , 2563, 
หน้า 68-77) ได้น าปณิธานของท่านพุทธทาสภิกขุ 3 ข้อ มาใช้ในเรื่องศาสนสัมพันธ์ได้อย่างสมบรูณ์ ดังกล่าว ได้แก่ 
ปณิธาน ข้อ 1 การเรียนรู้ศาสนาของตน ปณิธาน ข้อ 2 การเรียนรู้ระหว่างศาสนา ปณิธานข้อ 3 การสละทรัพย์น าไปใช้
ได้ทุกสังคมไม่ว่าจะเป็นสังคมเดียวหรือสังคมพหุวัฒธรรม 

 
 
 
 
 



ARU Research Journal, Vol.9, No.2, May - August 2022                                                                                           31 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

      ภาพ 1  รูปแบบการพัฒนาศาสนสัมพันธ์ในเขตคลองสามวา และเขตหนองจอก กรุงเทพมหานคร 

  ผู้วิจัยสรุปหลักการพัฒนาศาสนสัมพันธ์ในเขตคลองสามวา และเขตหนองจอก กรุงเทพมหานคร          
โดยหลักศาสนสัมพันธ์ควรเป็นหลักการอยู่ร่วมกันของคนในสังคมพหุวัฒนธรรมตามหลักการของศาสนาที่ส าคัญ            
ในประเทศไทย คือศาสนาพุทธ ศาสนาอิสลาม ศาสนาคริสต์ มีความสอดคล้องกันคือ การอยู่ร่วมกันด้วยความรัก           
ความเมตตา ความเอื้อเฟื้อเกื้อกูลกัน เคารพในความแตกต่างของกันและกัน และการมีกิจกรรมร่วมกันอย่างสร้างสรรค์
และต่อเนื่อง หลักการ อยู่ร่วมกันของชุมชนในสังคมพหุวัฒนธรรมในประเทศไทยตามหลักการทางศาสนาและหลักสิทธิ
มนุษยชน เป็นไปในทิศทางเดียวกัน คือหลักการอยู่ร่วมกันของแต่ละศาสนาแม้จะมีลักษณะเฉพาะค าสอนที่แตกต่างกัน 
แต่มีหลักการที่ใกล้เคียงกัน เช่น หลักศีล 5 ในศาสนาพุทธ บัญญัติ 10 ประการ ในศาสนาคริสต์ หลักศรัทธา 6 ประการ
ในศาสนาอิสลาม เป็นต้น ขณะที่หลักการอยู่ร่วมกันสอดคล้องกัน คือการอยู่ร่วมกันอย่างสันติ การปฏิบัติตามหลักธรรม
ค าสั่งสอนของศาสนาของตนเอง การเคารพในสิทธิเสรีภาพของกันและกัน และการมีกิจกรรมร่วมกันอย่างต่อเนื่อง 
ระหว่างคนในชุมชน ซึ่งสอดคล้องกับหลักการสิทธิมนุษยชนนั้นที่เน้นการเคารพในสิทธิและเสรีภาพ ของกันและกันใน
ฐานะที่ทุกคนเป็นมนุษย์ด้วยกัน โดยทุกคนในสังคมต้องให้ความส าคัญต่อสิทธิและเสรีภาพ ขั้นพื้นฐานของความเป็น
มนุษย์และพลเมือง ตามที่บัญญัติไว้ในกฎหมายรัฐธรรมนูญอันเป็นกฎหมายสูงสุดของประเทศ หลักการและวิธีการอยู่
ร่วมกันของคนในสังคมพหุวัฒนธรรมกับการสร้างมั่นคงทางสังคมจึงตั้งอยู่บนแนวทางที่พึงประสงค์ส าหรับการอยู่ร่วมกัน
ของคนในสังคมพหุวัฒนธรรมคือการอยู่ร่วมกันอย่างสันติไม่เบยีดเบียนซึ่งกันและกัน การอยู่ร่วมกัน อย่างสร้างสรรค์และ
มีกิจกรรมร่วมกันอย่างต่อเนื่อง และการสร้างสรรค์ประโยชน์สุขเกิดขึ้นแก่คน องค์กร และส่วนรวมในสังคม โ ดยค านึง
ความเจริญ และความสงบสุขของประเทศชาติเป็นส าคัญ 
 

พระมหากษตัริย์ และพระราชวงศ ์

ผู้น า
ศาสนา 

ชุมชน 

ผุ้น า
ชุมชน 

กิจกรรมศาสน
สัมพันธ์ 

รัฐบาล และกระทรวง ทบวง กรม ท่ี
เกี่ยวข้อง 

องค์กรท้องถิ่น 



32                                                                         วารสารวิจยัราชภฏักรุงเก่า ปีที่ 9 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2565 
 

4. อภิปรายผล 
4.1 สภาพการณ์ปัจจุบันของศาสนสัมพันธ์ในเขตคลองสามวา และเขตหนองจอก กรุงเทพมหานคร โดยภาพรวมอยู่

ในระดับที่น่าพอใจ 
          ผลการศึกษาพบว่า ศาสนิกชนรุ่นใหม่เข้าใจศาสนาได้ดีกว่ารุ่นก่อน เพราะปัจจุบันเครื่องมือในการสื่อสารเข้าถึง
ข่าวได้ง่าย และสามารถหาข้อเท็จจริงได้ง่าย ผู้น าทางศาสนามีความเข้าใจกัน แม้จะมีเช้ือชาติหลายเช้ือชาติได้เปลี่ยนไป
แต่ยังรักษาอัตลักษณ์ของตนไว้ไม่ว่าจะมาจากไหน มลายู มอญ เขมร พม่า หรือเป็นคนจีนท่ีมาเป็นชาวไทยที่มีอัตลักษณ์
เดิมไว้ที่จะท าประโยชน์ให้แก่ชุมชนและคนรุ่นหลังได้อยู่อย่างสงบสุข หนองจอกในอดีตคือความจดจ าตั้งแต่ปี  2513        
ไม่มีแม่น้ าสายใดที่จะสะอาดชาวชุมชนสามารถเอาน้ าไปต้มท ากับข้าวกับปลาได้ ปี 2525 ได้เกิดไฟไหม้ตลาดหนองจอก          
คนมอญ คนไทย คนมลายู และคนจีนมาเยี่ยมคนในตลาด 2-3วัน คนมลายูอิสลามก็มาเยี่ยมคนจีนในตลาด และเอาบูดู 
(ปลาส้ม) มาฝากคนจีนด้วย คนมลายูมุสลิมและคนจีนในตลาดมีความสัมพันธ์กันในส่วนหนึ่ง ตอนนี้การเปลี่ยนแปลงทาง
สังคม บ้านคู้ บ้านกระทุ่มราย บ้านหนองปลาหมอ บ้านมอญเป็นญาติกันหมดและคนจีนอาศัยอยู่ในตลาดเป็นเวลา
มากกว่า 100 ปี ปัจจุบันมีการเปลี่ยนแปลงไปเนื่องจากคนรุ่นใหม่ไม่สู้จะเคารพผู้ใหญ่ จะต้องมีจิตอาสามาท างาน ในเขต
หนองจอกมีโรงเรียนแบบวิถีพุทธและโรงเรียนแบบวิถีอิสลามและมีโรงเรียนแบบวิถีคริสต์ ต้องมีกิจกรรมร่วมกันผู้น าทาง
ศาสนาและผู้บริหารสถานศึกษาต้องมาพูดคุยกัน มีการช่วยเหลือเกื้อกูลกันทั้งพุทธทั้งคริสต์และอิสลามมาช่วยเหลือกัน 
ความเป็นคนส าคัญกว่าถอนศาสนาออกไว้นอกเปรียบเทียบโควิด 19 เท่าเทียมกันหมด ไม่ว่าจะเป็นศาสนาพุทธ ศาสนา
อิสลาม หรือศาสนาคริสต์ ในขณะเดียวกันผู้น าศาสนาครสิต์มาเยือนประเทศไทยแสดงให้เห็นว่าประเทศไทยเป็นประเทศ
ที่สงบสุขทั้งที่มีศาสนาหลากหลาย เช่น ศาสนาพุทธ ศาสนาอิสลาม และคริสต์และมีศาสนาอื่นๆ และเป็นประเทศที่
บรรดาประเทศอ่ืนในโลกควรจะเอาอย่างในการไม่ก่อให้เกิดความแบ่งแยก ให้ความสงบสุข ศาสนิกชนต่างๆ ในประเทศ
ให้ความเคารพกันเนื่องจากการปลูกฝังจากรุ่นสู่รุ่นและมีความเอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ต่อกัน สภาพการณ์ปัจจุบันของศาสน
สัมพันธ์ในเขตคลองสามวา และเขตหนองจอก กรุงเทพมหานคร สอดคล้องกับแนวคิดอัตลักษณ์ของกลุ่มชาติพันธุ์ คือ
กลุ่มชนท่ีมีวัฒนธรรม ขนบธรรมเนียมประเพณี ภาษาพูดเดียวกัน และเช่ือว่าสืบเชื้อสายจากบรรพบุรุษกลุ่มเดียวกัน เช่น 
คนไทย คนพม่า คนกะเหรี่ยง คนจีน คนลาว ซึ่งความเป็นชาติพันธ์ุจะมีความเกี่ยวข้องกับอัตลักษณ์หรือลักษณะเฉพาะที่
แสดงความเป็นชาติพันธุ์อื่นๆ ทีมีความแตกต่างจากลักษณะของชาติพันธุ์อื่นๆ ความเป็นชาติพันธุ์ใดๆ จะพิจารณาได้
จากความแตกต่างในด้านวัฒนธรรมประเพณี วิถีชีวิต ลักษณะทางสังคมและการเมือง ความเป็นชาติพันธุ์ไม่เกี่ยวข้องกับ
แหล่งที่อยู่หรือความเป็นประเทศ เนื่องจากโดยทั่วไปจะพบว่ากลุ่มชาติพันธุ์บางกลุ่มไม่มีประเทศเป็นของตนเอง            
แต่จะอาศัยอยู่ในแผ่นดินของประเทศอื่นๆ ตัวอย่างที่เห็นได้ชัดเจน คือ ชนกลุ่มน้อยหรือชนเผ่าในประเทศต่าง ๆ             
ของแต่ละประเทศทั่วโลก ความเป็นชาติพันธุ์เดียวกันจะน ามาซึ่งความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันของชาตินั้น  ๆ ก่อให้เกิด
ความสามัคคีและความเป็นพวกเดียวกัน อย่างไรก็ดีอัตลักษณ์หรือความเป็นตัวตนท่ีมีเอกลักษณ์เฉพาะของชาติพันธ์ุใด ๆ 
สามารถท่ี จะเปลี่ยนแปลงหรือถูกปรับเปลี่ยนได้เสมอ ดังนั้น อัตลักษณ์จึงไม่ใช่สิ่งที่จะอยู่ยืนยงคงที่ตลอดไป อัตลักษณ์
จะมีการเปลี่ยนแปลงเสมอเมื่อมีเง่ือนไขที่ดีกว่าเข้ามาแทนอัตลักษณ์ที่มีอยู่เดิม หรือถูกกลืนด้วยอิทธิพลของอัตลักษณ์
ของกลุ่มชาติพันธุ์อื่นที่มีอ านาจเหนือกว่า สอดคล้องกับ ธงชัย วินิจตระกูล (2562, หน้า 1-285) ได้กล่าวว่า มนุษย์
ความสามารถในการรวมกลุ่มได้อย่างกว้างขวาง และหลากหลายชนิด เช่น อาชีพ งานอดิเรก อายุ เพศ อาณาเขตหรือ            
เขตการปกครอง ครอบครัว และชุมชนวัฒนธรรม ซึ่งท าให้ปัจเจกสามารถระบุตนเองหรือย้ายตนเองจากกลุ่มหนึ่งไปยัง
กลุ่มหนึ่งได้อย่างง่ายดายตามต้องการ เมื่อเกิดความหลากหลายของอัตลักษณ์หลายอย่างในบุคคลคนหนึ่งท าให้พลัง
บางอย่างขึ้น โดยเฉพาะในอัตลักษณ์ร่วมทางวัฒนธรรม เช่นวรรณะ กลุ่มชาติพันธุ์ ศาสนา และชาติ ในขณะที่อัตลักษณ์
ร่วมอื่นๆ เช่น ชนช้ัน เชื้อชาติ และเพศ เป็นกลุ่มที่มีมิติ และเป็นการตอบสนองต่อความต้องการร่วมท าให้การเปน็สิ่งหนึง่
หรืออัตลักษณ์หนึ่งหมายถึง สภาวะที่มีปริมณฑลอันคลุมเครือนั้นตกอยู่ภายใต้ระบอบของการคิดและปฏิบัติชนิดหนึ่ง 
พลวัตเกิดจากการปะทะกันของความหมายต่างๆ เพื่อพยายามครองความเป็นใหญ่ สถาปนาตัวเองเป็นความหมายของ
สิ่งนั้นๆ อย่างไรก็ดี การสร้างประเพณีแล้วน าไปใช้เพื่ออธิบายหรือประกอบการปฏิบัติทางสังคมอื่นๆ ที่มีผลกระทบต่อ
สังคมอาจก่อให้เกิดผลกระทบ เช่น ก่อให้เกิดความเป็นปึกแผ่นของคนในกลุ่มในเชิงฐ านะ ความส าพันธ์เชิงอ านาจ            



ARU Research Journal, Vol.9, No.2, May - August 2022                                                                                           33 
 

หรือความชอบธรรมกับสถาบัน หรือคนบางกลุ่มในสังคมหรือเป็นการตอกย้ าค่านิยม ความเช่ือดั้งเดิมที่มีอยู่ในสังคมนั้น
อยู่แล้ว ท าได้ในหลายกรณี การรับรู้ในเรื่องนิทาน นิยาย และความเชื่อต่างๆ ท่ีคนในท้องถิ่นมีร่วมกันอาจน าไปพิจารณา
ให้เกิดมีการสร้างสิ่งใหม่ๆ ประเพณีใหม่ๆ หรือกิจการสังคมใหม่ๆ ขึ้นมาให้สอดคล้องกับความเป็นมาในอดีตและ            
การเปลี่ยนแปลงทางสังคมและเศรษฐกิจในอนาคตอย่างมีความหมายโดยไม่ยาก ความส าคัญของชุมชนและอัตลักษณ์ได้
สร้างส่วนประกอบทางวัฒนธรรมที่หลากหลาย รวมทั้งสิ่งประดิษฐ์ที่ช่วยสนับสนุนสิ่งเหล่านี้ เช่น ความทรงจ าของ           
การเสียสละในอดีต ความทรงจ าในชัยชนะ ความทรงจ าในเรื่องของวีรกรรมในอดีตได้ผลักดันความรู้สึกของการเช่ือมโยง
ตนเองกับคนรุ่นก่อน ประเพณีและพิธีกรรมเป็นส่วนหนึ่ง ซึ่งก่อให้เกิดความรู้สึกมั่ นคงและมีรากฐานในชุมชน             
(ศรีศักร วัลลิโภดม, 2545, หน้า 48) และยังสอดคล้องกับ ประสิทธิ์ ลีปรีชา (2557, หน้า 219-242) ที่ศึกษาเรื่อง
กระบวนทัศน์การศึกษาชาติพันธุ์สัมพันธ์ พบว่า การศึกษาเรื่องชาติพันธุ์สัมพันธ์เป็นประเด็นที่มีความโดดเด่นมากขึ้น
ในวงวิชาการด้านสังคมศาสตร์ของไทยในปัจจุบัน ซึ่งได้รับอิทธิพลโดยทางตรงจากแนวคิดทฤษฎีการศึกษาชาติพันธุ์
สัมพันธ์ในตะวันตก ส าหรับในประเทศไทยนั้นในช่วงต้นทศตวรรษ 2500 เริ่มปรากฏการใช้ค าว่า “ชาวเขา”ที่ใช้
โดยนักวิชาการและนักพัฒนาของกรมประชาสงเคราะห์ในการเรียกลุ่มคนต่างๆที่อาศัยอยู่บนพื้นที่สูงใน อาศัยอยู่บน
พื้นที่ภาคเหนือของประเทศไทย นอกจากนี้นั้นยังมีการใช้ค าว่า “ชนกลุ่มน้อย” ที่หมายรวมทั้งกลุ่มคนพื้นที่สูง            
ในภาคเหนือและเงาะป่า ซาไก กับเซียมังในภาคใต้ด้วย ในปัจจุบันนักวิชาการด้านมนุษย์วิทยาไทยได้มาใช้ค าว่า          
“ชาติพันธุ์” “ชาติพันธุ์ธ ารง และ “ชาติพันธุ์สัมพันธุ์” กันมากขึ้นโดยที่ค าว่า “ชาติพันธุ์สัมพันธ์” นั้นหมายรวมถึง
ความสัมพันธ์ที่เกิดขึ้นท้ังภายในและระหว่ากลุ่มชาติพันธ์ุ ตลอดจนความสัมพันธ์กับรัฐชาติและกระแสโลกาภิวัฒน์ 

4.2 ปัญหาอุปสรรคของศาสนสัมพันธ์ในเขตคลองสามวา และเขตหนองจอก กรุงเทพมหานคร 
 ปัญหาอุปสรรคของศาสนสัมพันธ์ในเขตคลองสามวา และเขตหนองจอก กรุงเทพมหานคร คือ  ศาสนิกชนบาง

คนหรือบางกลุ่มที่ไม่สนใจศาสนาอื่นจะถูกชักชวนไปในทางที่ไม่ถูกต้อง คลอดจนมีคนบางคนไม่เข้าใจศาสนา 
ขนบธรรมเนียม ประเพณี และวิถีชีวิตของผู้อื่น และมีเจตคติทางลบต่อคนเหล่านั้น  สอดคล้องกับแนวคิดของ Francis 
Bacon (1561-1626) (Wormald, & Goodwin, 1993) แนวคิดเทวรูป 4 เป็นอคติประจ าตัวของทุกคนต่างคนต่างมีโดย
ไม่มีทางจะขจัดออกไปเสียให้หมดสิ้นได้เทวรูปแห่งตระกูลอยู่ในสายเลือดถ้าขจัดก็ต้องถ่ายเลือดทิ้งให้หมดแล้วก็ไปคิดกับ
ยมบาลเท่านั้นเองจึงเป็นเรื่องที่ทุกคนควรยอมรับสภาพความเป็นจริงยอมรับว่าตนเองมีเทวรูปของตน  คนอื่นเขาก็มี  
เทวรูปของเขา ต่างคนต่างมีไม่เหมือนกัน ใครมีเทวรูปอย่างไรก็จะมีความรู้สึกนึกคิดไปตามเทวรูปของตน ดังนี้ 1) ปัญญา
สอนให้รู้จักมองเห็นปัญหาซึ่งคนธรรมดามองไม่เห็น ปัญญาชนท่ีมองเห็นปัญหาขณะที่คนอื่นมองไม่เห็นย่อมได้เปรียบคน
อื่น 2) ปรัชญาสอนให้รู้จักมองเห็นค าตอบทุกค าตอบที่เป็นไปได้ ปัญญาชนจะต้องเป็นคนรอบคอบเมื่อเห็นปัญหาแล้ว
จะต้องมองดูค าตอบให้รอบตัวอย่างใจ เป็นการเสียก่อน เพื่อให้ความเป็นธรรมแก่ทุกค าตอบเมื่อพิจารณารอบตัว
พอสมควรแล้วจึงตัดสินใจเลือกวิธีทางที่ดีที่สุดและเหมาะสมที่สุดกับสถานการณ์ 3) การขัดคอคนอื่นเพราะเขาคิด              
ไม่เหมือนเรานั้นปัญญาชนจะไม่ท าเป็นอันขาดความรู้สึกที่ว่าฉันคนเดียวคิดถูกจะไม่มี อีกต่อไปส าหรับปัญญาชน           
เพราะตระหนักดีว่าแต่ละคนมีเทวรูปของตน ฉันคิดอย่างนี้เพราะฉันมีเทวรูปของฉัน คนอื่นคิดไม่เหมือนฉันเพราะเขามี
เทวรูปของเขา ฉันเปลี่ยนเทวรูปไม่ได้ ก็จะเปลี่ยนความรู้สึกนึกคิดกันไม่ได้ปัญญาชนจะตระหนักและยอมรับสภาพนี้ 
แทนที่จะขัดคอคนที่คิดไม่เหมือนตน ปัญญาชนจะนิ่งฟังและซักไซ้ไล่เลียงด้วยความสนใจ เพราะอยากรู้ว่าเขามีเทวรูป  
อย่างไร ผิดกับเทวรูปของตนอย่างไรการกระท าเช่นนี้ปัญญาชนจะได้ประโยชน์สอง ต่อเหมือนขว้างหินก้อนเดียวจะได้  
นกสองตัว คือตนเองจะได้เห็นทัศนะใหม่แตกต่างจากที่ตนเองถืออยู่และในเวลาเดียวกันจะได้มิตรเพิ่มขึ้นอีก 1 ราย           
ใครก็ตามที่มีความคิดเห็นและอยากพูดย่อมพอใจที่มีผู้สนใจฟัง 4) ปัญญาชนจะไม่ถือว่าเป็นการเสียเกียรติหรือขาด 
ความซื่อสัตย์ต่อตนเอง ในการที่ไม่ได้เสนอความคิดของตนเองตอบโต้ความคิดของผู้อื่นที่ เห็นไม่ตรงกับตน            
เพราะปัญญาชนตระหนักดีว่าแม้ความจริงมีได้อย่างเดียวก็จริง แต่ก็รู้ดีว่าผู้ที่ใช้เหตุผลอย่างถูกต้องแต่มีเทวรูปต่างกัน
ย่อมเข้าใจและอธิบายความจริงต่างกันได้ทั้งนี้โดยผ่านการกลั่นกรองของเทวรูปของแต่ละคนนั้นเอง เรื่องนี้จะเข้าใจได้
ชัดเจนมากขึ้นเมื่อได้ศึกษาวิชาปรัชญาต่อไป และสอดคล้องกับ กีรติ บุญเจือ (2548, หน้า 258) แนวคิดเรื่อง 5 กระบวน
ทัศน์เป็นส่วนประกอบส าคัญส่วนหนึ่งในการ แสวงจุดร่วม สงวนจุดต่าง หรือ การสร้าง เอกภาพในความหลากหลาย ได้กล่าวว่า 
ผู้มีกระบวนทัศน์ที่ 5 ก็ได้ท าการวิเคราะห์และประเมินค่าเรื่องราวต่างๆ ของศาสนา ท าให้ผู้นับถือศาสนาต่างกัน        



34                                                                         วารสารวิจยัราชภฏักรุงเก่า ปีที่ 9 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2565 
 

หันหน้าเข้าหากัน ต่างลัทธิกันหันหน้าเข้าหากันต่างส านักกันหันหน้าเข้าหากัน ต่างทฤษฎีกันหันหน้าเข้าหากัน         
เพื่อแลกเปลี่ยนความรู้และประสบการณ์แก่กัน หวังความร่วมมือกันโดยไม่ต้องเช่ือเหมือนกัน สร้างบรรยากาศแห่ง
เอกภาพบนความหลากหลายสร้างความหวังให้กับสันติภาพอย่างกว้างขวาง เรียกว่าเป็นการเสวนาระหว่างศาสนา 
(interreligious dialogue) ถ้าเป็นการเสวนาระหว่างนิกายของชาวคริสต์ ด้วยกันก็เรียกว่าคริสตสมัพันธ์ (ecumenism) 
ต่อมาก็มีการเสวนากับวิชาการ กับวัฒนธรรม ฯลฯ ความร่วมมือระหว่างศาสนาอาจจะปฏิบัติได้เป็นขั้นๆ คือ             
1) ไม่รังเกียจกัน 2) เคารพกัน 3) ช่วยเหลือกันตามมารยาททางสังคม 4) หวังดีต่อกันด้วยความจริงใจ 5) แบ่งปันความรู้
และประสบการณ์แก่กันเพื่อพัฒนาไปด้วยกัน 

จากการสนทนากลุ่มพบว่า ในสังคมที่แตกต่างต้องมีการไว้วางใจซึ่งกันและกัน ในชุมชนที่หลากหลายต้องมี
กิจกรรมร่วมกันระหว่างศาสนา กิจกรรมระหว่างศาสนามีส่วนท าให้เกิดทุนทางสังคม ทุนทางสังคมของผู้เข้าร่วมเป็น
เงื่อนไขส าหรับการพัฒนากิจกรรมระหว่างศาสนา โดยการเช่ือมโยงองค์ประกอบของทุนทางสังคม แนวความคิดพื้นฐาน
แบนดูรา ได้สนับสนุนการศึกษาพฤติกรรมของมนุษย์นั้นต้องวิเคราะห์เง่ือนไขและสิ่งเร้าของพฤติกรรม ซึ่งส่งให้เป็นตัว
เสริมแรงให้เงื่อนไขนั้นๆ คงอยู่ทฤษฎีการเรียนรู้ทางสังคมของแบนดูรา มีทัศนะว่าพฤติกรรม (behavior) ของมนุษย์ซึ่ง
ศึกษาเป็นปัจจัยด้านท่ีปฏิสัมพันธ์กับปัจจัยหลักสองปัจจัย คือ ปัจจัยส่วนบุคคล (personal factors) และปัจจัยที่อิทธิพล
ต่อสภาพแวดล้อม (environmental influences) พฤติกรรมนั้นอาจจะได้รับอิทธิพลจากสองปัจจัยดังกล่าวแล้ว ยังมี
อิทธิพลต่อปัจจัยทั้งสองด้วยโดยปัจจัยทั้งหลายนี้ต่างเป็นตัวก าหนดซึ่งกันและกัน และสิ่งเร้าของพฤติกรรมซึ่งส่งให้เป็น           
ตัวเสริมแรงให้เงื่อนไขน้ันๆ คงอยู่ ทฤษฎีการเรียนรู้ทางสังคมของแบนดูรามีทัศนะว่าพฤติกรรม ของมนุษย์ซึ่งศึกษาเป็น              
ปัจจัยด้านที่ปฏิสัมพันธ์กับปัจจัยหลักสองปัจจัย คือ ปัจจัยส่วนบุคคล (personal factors) และปัจจัยที่อิทธิพลต่อ
สภาพแวดล้อม (environmental influences) พฤติกรรมนั้นอาจจะได้รับอิทธิพลจากสองปัจจัยดังกล่าวแล้ว ยังมีอิทธิพล
ต่อปัจจัยทั้งสองด้วย โดยปัจจัยทั้งหลายนี้ต่างเป็นตัวก าหนดซึ่งกันและกัน แสดงความสัมพันธ์ระหว่างปัจจัยสามปัจจัย   
ซึ่งเป็นตัวก าหนดซึ่งกันและกัน คือ พฤติกรรม ปัจจัยส่วนบุคคล และสภาพแวดล้อม แบนดูราเรียกลักษณะนี้ว่าเป็นปัจจัย
ที่เป็นตัวก าหนดซึ่งกันและกัน แบนดูราเห็นว่าในชีวิตจริงของมนุษย์ นอกจากมนุษย์จะได้รับอุทธิพลจากสิ่งเร้าแล้ว 
มนุษย์ก็มีอิทธิพลต่อสิ่งเร้าด้วย นอกจากนี้ มนุษย์มีความคิดความเช่ือและความคาดหวังที่มีอิทธิพลต่อพฤติกรรมของ
ตนเองได้จากการเรียนรู้จากการสังเกต ในประสบการณ์ชีวิตของบุคคลที่ผ่านมาจะพบว่าพฤติกรรมและการเรียนรู้
ส่วนมากท่ีบุคคลกระท าอยู่ เป็นพฤติกรรมที่บุคคลเรียนรู้มาจากากรสงัเกตพฤตกิรรมที่ดีและไมด่ีเมือ่พิจารณาจากบรรทัด
ฐานของสังคม ซึ่งแหล่งการเรียนรู้ของบุคคลส่วนใหญค่ือ ครอบครัว กลุ่มเพื่อน สถาบัน การศึกษา ชุมชน และสื่อมวลชน
ต่างๆ ส าหรับทฤษฎีการเรียนรู้ทางสังคมระบุว่า การเรียนรู้เป็นเรื่องของกิจกรรมการประมวลข่าวสาร โดยข่าวสารในที่นี้
หมายถึงค าพูด ลายลักษณ์อักษร ลักษณะหรือรายละเอียดของการแสดงพฤติกรรมและสภาพแวดล้อมที่จะส่งผลต่อ               
การแสดงพฤติกรรม มนุษย์เรียนรู้การแสดงพฤติกรรมส่วนมากจากการสังเกตตัวแบบ (model) แล้วรับข่าวสารต่างๆ   
มาประมวลด้วย การแปรสภาพเป็นการแทนด้วยสัญลักษณ์ (symbolic representation) ที่จะเป็นเครื่องช้ีแนะ            
การกระท าในโอกาสต่อมา แบนดูราให้ค านิยามการท าตามตัวแบบว่า หมายถึง กระบวนการท าตามทางจิต (psychological 
matching process) ความหมายนี้กว้างกว่าการเลียนแบบ (imitation) ซึ่งจะใช้ในความหมายว่า การท าพฤติกรรมเหมือนตัว
แบบ แต่การท าตามตัวแบบนั้นรวมกระบวนการทางจิตใจการรับข่าวสาร การเก็บจ าข่าวสาร การกระท า และการจูงใจเข้า
ไว้ด้วย แบนดูราเห็นว่าการท าตามตัวแบบสามารถจ าแนกตามประเภทของสื่อต่างๆ ได้หลายเภท และมีผลต่อมนุษย์ได้
หลายด้าน ตัวแบบมีหลายประเภททั้งที่มีชีวิตและที่เป็นสัญลักษณ์ โดยตัวแบบสามารถมีผ่านสื่อได้ 4 ประเภท คือ          
1) การท าตามแบบท่ีเป็นพฤติกรรม (behavioral modeling) ตัวแบบในขณะนั้นแสดงพฤติกรรมให้บุคคลเห็น 2) การท า
ตามตัวแบบที่เป็นวาจา (verbal modeling) ตัวแบบประพูดบอกหรือเขียนบอกว่าจะท าอะไรได้อย่างไร 3) การท าตามตัวแบบ
ที่เป็นสัญลักษณ์ (symbolic modeling) หมายถึง ตัวแบบที่บุคคลสังเกตผ่านสัญลักษณ์ เช่น โทรทัศน์ ภาพยนตร์ 
สิ่งพิมพ์ประเภทต่างๆ เป็นต้น 4) การท าตามตัวแบบที่เป็นความรู้สึกจากการสัมผัส (kinesthetic modeling)           
ตัวแบบชนิดนี้ใช้มากกับคนหูหนวก ตาบอด ในการฝึกพูด ฝึกอ่าน และฝึกเขียน เช่น ให้นักเรียนสัมผัสริมฝีปากและคอ
ของครู กระบวนการเรียนรู้จากการสังเกต (multi process analysis of observational–learning) การเรียนรู้จาก         
การสังเกตเป็นวิธีการขั้นพื้นฐานอันหนึ่งของพัฒนาการทางด้านบุคลิกภาพและสังคม บุคคลเรียนรู้จากการสังเกตตั้งแต่           



ARU Research Journal, Vol.9, No.2, May - August 2022                                                                                           35 
 

ระยะเริ่มต้นของชีวิต ในขณะที่เด็กมีพัฒนาการไปพร้อมๆ กัน ทั้งทางด้านอารมณ์ สังคม ร่างกาย สติปัญญา และบรรลุ
วุฒิภาวะเป็นขั้นๆ ไปนั้น เด็กจะค่อยๆ เลียนแบบพ่อแม่และรับเอาคุณลักษณะต่างๆ เข้าไว้เมื่อสังคมของเด็กว้างขวาง
เด็กอาจจะเรียนรู้จากการสังเกตจากบุคคลอื่นจนกระทั่งโตเป็นผู้ใหญ่ การเรียนรู้จากการสังเกตก็ยังเกิดขึ้นอยู่เสมอ 
อย่างไรก็ตามพฤติกรรมและบุคลิกภาพของบุคคลไม่ได้เหมือนกับตัวแบบท่ีได้จากการสังเกตไปทุกอย่าง บุคคลจะรับเอา
มาปรับปรุงเปลี่ยนแปลงอีกครั้งหนึ่ง ซึ่งอาจมีความคล้ายคลึงกันหรือแตกต่างไปจากตัวแบบก็ได้ (Fryling, Johnston, & 
Hayes, 2011 pp. 191-203) ทฤษฎีการเรียนรู้ทางสังคมมีแนวคิดที่ส าคัญอีกประการหนึ่งก็คือบุคคลมักจะท าตามตัว
แบบ (model) ที่เขาช่ืนชอบและเห็นว่าพฤติกรรมของตัวแบบเป็นพฤติกรรมที่ได้รับการตอบรับหรือได้รับรางวัลจาก
สังคม ในกรณีของชุมชนเขตคลองสามวาและเขตหนองจอกนั้น ชาวชุมชนจะท าตามตัวแบบที่ดีของผู้น าทั้งในระดับชาติ 
ตั้งแต่พระมหากษัตริย์และพระราชวงศ์ที่ทรงให้ความอุปถัมภ์ทุกศาสนา ทุกพระองค์ทรงมุ่งให้คนไทยรู้และสามัคคีกัน
เพื่อความเจริญผาสุกของชุมชนและประเทศชาตโิดยเพื่อความเจริญสว่นรวม ส่วนทฤษฎีโครงสร้างหน้าท่ีของ Durkheim 
(1973, pp. 1-329) ซึ่งใช้วิเคราะห์สังคมและองค์ประกอบต่างๆ ของสังคมอย่างมีเหตุผล คือ (1) มองสังคมเป็นระบบ
หนึ่ง ซึ่งประกอบด้วยส่วนต่างๆ ที่สัมพันธ์ซึ่งหันและกันโดยหน้าท่ี (2) ระบบสังคมมีเขตแน่นอน มีระบบ ควบคุมตนเอง 
มีกระบวนการรักษาบูรณาการภายในระบบ และมีแนวโน้มที่ส่วนประกอบต่างๆ พึ่งพาอาศัยกันจนสามารถรักษา          
ดุลยภาพของสังคมไว้ได้ (3) ส่วนประกอบของสังคม คือโครงสร้างของสังคม ได้แก่ สถาบันต่างๆ ซึ่งกลุ่มบทบาทที่มั่นคง 
แน่นอน บัญญัติออกมาเพื่อสนองความต้องการของสังคมบางประการ (4) สังคมเปรียบเสมือนอินทรีย์ (organic 
analogy) มีความต้องการสิ่งที่จ าเป็นต่อการด ารงอยู่ เมื่อสนองได้แล้ว สังคมสามารถด ารงอยู่ได้ แต่ละส่วนของสังคม
เหมือนกับอวัยวะต่างๆ ของอินทรีย์ มี่บทบาทหน้าที่ต่างกัน แต่ก็พึงพาอาศัยกัน และมีดุลยภาพที่สามารถรักษาไว้ได้           
(5) โดยที่สังคมเป็นระบบท่ีต้องการความจ าเป็นเพื่อการคงอยู่ สังคมจึงต้องมีโครงสร้างเพื่อเป็นหลักประกันให้มีการพึ่งพา 
(homo stasis) มีดุลยภาพ (equilibrium) และมีการมีชีวิตอยู่รอด (survival) กล่าวโดยสรุป ทฤษฎีโครงสร้างหน้าที่นิยม
อธิบายลักษณะของสังคม โดยตั้งอยู่บนสมมุติฐานว่า สังคมเหมือนอินทรีย์ที่มีชีวิตอย่างหนึ่ง แต่เป็นสิ่งมีชีวิตระดับสูง 
(superorganic) และได้ช่ือว่า ทฤษฎีโครงสร้างหน้าที่ เพราะได้อธิบายความเป็นบึกแผ่นของสังคมว่า เนื่องด้วย
ส่วนประกอบต่างๆ ของสังคมที่รวมกันเป็นโครงสร้างของสังคม โดยแต่ละส่วนประกอบของสังคมทุกส่วนมีหน้าที่จะต้อง
ปฏิบัติ ส่วนประกอบหลักของสังคมก็คือครอบครัว สถาบันการเมือง การปกครอง สถาบันเศรษฐกิจ สถาบันศาสนา 
นอกจากน้ีมีส่วนประกอบย่อยท่ีพัฒนาจากสถาบันดังกล่าวออกไป ซึ่งปฏิบัติที่เป็นเอกเทศปลีกย่อยออกไปตามความถนัด
ของตนเองและตามแต่สภาพของสังคมจะเป็นตัวก าหนดในท่ีสุด (จ านงค์ อดิวัฒนสิทธ์ิ, 2542, หน้า 4-24)  

ในการท าศาสนสัมพันธ์นั้น ศาสนิกชนของศาสนาต่างๆ จะต้องเคารพในความเช่ือความศรัทธาของศาสนิก
ชนของศาสนาอ่ืน ในขณะเดียวกันก็ปฏิบัติตามแนวทางค าสอนของศาสนาที่ตนนับถืออย่างเคร่งครัด โดยไม่ดูถูกดูแคลน
หรือก่อให้เกิดความเป็นปกปักษ์กับศาสนิกชนของศาสนาอ่ืน ซึ่งเกี่ยวกับเรื่องนี้ อุทัย สติมั่น (2559, หน้า 37-48) ได้สรุป
ประเด็นเกี่ยวกับศาสนสัมพันธ์และการสร้างความเข้าใจอันดีระหว่างศาสนาไว้ 4 ประการ 1) ศาสนาแตกต่างกันจนไม่มี
ทางสัมพันธ์กันได้เมื่อเช่ือว่าศาสนาของตัวจริงศาสนาอื่นก็ต้องเท็จศาสนาของตัวดีศาสนาอื่นก็ต้องไม่ดีผลตามมาก็คือ  
การไม่ผ่อนปรนการดูถูกเหยียดหยามศาสนาอื่น 2) ศาสนาเหมือนกันทุกศาสนาไม่มีอะไรแตกต่างกันเอกลักษณ์        
ของแต่ละศาสนาจะหายไปกลายเป็นศาสนารวมใครจะนับถือศาสนาใดหรือนับถือกี่ศาสนาก็มีค่าเท่ากันเป็นการเข้าใจ         
ค าว่า “ศาสนาไหน ๆ ก็ดีทั้งนั้น” อย่างไม่ถูกต้องค าว่า "ดีทั้งนั้น" ไม่ได้หมายความว่าต้องเหมือนกันแต่อาจจะดีคน        
ละอย่าง 3) แต่ละศาสนาต่างเดินไปคนละทางแต่ไปบรรจบกันที่จุดหมายปลายทางยอมรับว่าศาสนาแตกต่างกันคือเดิน
คนละทางและเหมือนกันคือมุ่งไปสู่จุดหมายปลายทางเดียวกันแต่ไม่จ าเป็นต้องสัมพันธ์กันในโลกนี้จะไปสัมพันธ์กันใน   
โลกหน้า 4) แต่ละศาสนามีทั้งสิ่งที่เหมือนและแตกต่างกันแต่มีความกลมเกลียวกันท าให้เกิดมิติใหม่ที่สวยงามและ
หลายหลากโดยอาศัยเอกลักษณ์ของแต่ละศาสนาเปรียบเสมือนเพชรงามหลายชนิดมาประดับเรือนแหวนหรือสร้อยเส้น
เดียวกันช่วยเพิ่มคุณค่าและความงามยิ่งขึ้น นี่คือท่าทีของศาสนสัมพันธ์ที่ถูกต้องและการสนับสนุนการเข้าถึงศาสนาอื่น
นั้นยากยิ่งและแทบจะเป็นสิ่งที่เป็นไปไม่ได้ การตัดสินศาสนาอื่นนั้นจะต้องเข้าถึงศาสนานั้นจริงๆ ซึ่งมิใช่เพียงเรียนรู้
ทางด้านสติปัญญาเท่าน้ันแต่หมายถึงต้องมีประสบการณ์ด้วยตนเองจึงจะเรียกว่าเข้าถึงศาสนานั้นจริงๆ ตัวอย่างเช่นคนท่ี
จะเข้าถึงคริสต์ศาสนาจริงๆ ก็ต้องเข้ามาปฏิบัติจริงๆ ด้วยจึงจะเข้าใจว่าภาวนาแบบคริสต์นั้นคืออะไร ศีลมหาสนิทนั้นคือ



36                                                                         วารสารวิจยัราชภฏักรุงเก่า ปีที่ 9 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2565 
 

อะไรพระบัญญัตินั้นคืออะไร ส าหรับศาสนาอ่ืนก็เช่นเดียวกันซึ่งในทางปฏิบัติเรามิอาจท าได้เช่นนั้นจริงๆ ศาสนามิใช่เป็น
เรื่องของต าราแต่เป็นเรื่องของประสบการณเ์ราแต่ละคนจึงมีความจ ากัดเอามากๆ ทางที่ดีก็คืออย่าตัดสินใครเลยจะดีกว่า 
ดังนั้นในเบื้องต้นจึงควรศึกษาและท าความเข้าใจในหลักการค าสอนของศาสนาโดยการวางใจเป็นกลางค้นหาแก่นแห่งค า
สอนของศาสนาต่างๆ ได้อย่างถูกต้องและชัดเจนก็สามารถเกิดความสัมพันธ์อันดีระหว่างกันได้ 
            ผู้วิจัยสรุปหลักการพัฒนาศาสนสัมพันธ์ในเขตคลองสามวา และเขตหนองจอก กรุงเทพมหานคร โดยหลัก  
ศาสนสัมพันธ์ควรเป็นหลักการอยู่ร่วมกันของคนในสังคมพหุวัฒนธรรมตามหลักการของศาสนาที่ส าคัญในประเทศไทย 
คือศาสนาพุทธ ศาสนาอิสลาม ศาสนาคริสต์ มีความสอดคล้องกันคือ การอยู่ร่วมกันด้วยความรัก ความเมตตา          
ความเอื้อเฟื้อเกื้อกูลกัน เคารพในความแตกต่างของกันและกัน และการมีกิจกรรมร่วมกันอย่างสร้างสรรค์และต่อเนื่อง 
หลักการอยู่ร่วมกันของชุมชนในสังคมพหุวัฒนธรรมในประเทศไทยตามหลักการทางศาสนาและหลักสิทธิมนุษยชน 
เป็นไปในทิศทางเดียวกัน คือหลักการอยู่ร่วมกันของแต่ละศาสนาแม้จะมีลักษณะเฉพาะค าสอนที่แตกต่างกัน             
แต่มีหลักการที่ใกล้เคียงกัน เช่น หลักศีล 5 ในศาสนาพุทธ บัญญัติ 10 ประการ ในศาสนาคริสต์ หลักศรัทธา 6 ประการ
ในศาสนาอิสลาม เป็นต้น ขณะที่หลักการอยู่ร่วมกันสอดคล้องกัน คือการอยู่ร่วมกันอย่างสันติ การปฏิบัติตามหลักธรรม
ค าสั่งสอนของศาสนาของตนเอง การเคารพในสิทธิเสรีภาพของกันและกัน และการมีกิจกรรมร่วมกันอย่างต่อเนื่อง 
ระหว่างคนในชุมชน ซึ่งสอดคล้องกับหลักการสิทธิมนุษยชนนั้นที่เน้นการเคารพในสิทธิและเสรีภาพ ของกันและกันใน
ฐานะที่ทุกคนเป็นมนุษย์ด้วยกัน โดยทุกคนในสังคมต้องให้ความส าคัญต่อสิทธิและเสรีภาพขั้นพื้นฐานของความเป็น
มนุษย์และพลเมือง ตามที่บัญญัติไว้ในกฎหมายรัฐธรรมนูญอันเป็นกฎหมายสูงสุดของประเทศ หลักการและวิธีการอยู่
ร่วมกันของคนในสังคมพหุวัฒนธรรมกับการสร้างมั่นคงทางสังคมจึงตั้งอยู่บนแนวทางที่พึงประสงค์ส าหรับการอยู่ร่วมกัน
ของคนในสังคมพหุวัฒนธรรมคือการอยู่ร่วมกันอย่างสันติไม่เบยีดเบียนซึ่งกันและกัน การอยู่ร่วมกัน อย่างสร้างสรรค์และ
มีกิจกรรมร่วมกันอย่างต่อเนื่อง และการสร้างสรรค์ประโยชน์สุขเกิดขึ้นแก่คน องค์กร และส่วนรวมในสังคม โดยค านึง
ความเจริญ และความสงบสุขของประเทศชาติเป็นส าคัญ ทั้งทฤษฎีการเรียนรู้ทางสังคมและทฤษฎีโครงสร้างหน้าที่ต่างก็
เติมเต็มซึ่งกันและกันในการอธิบายบทบาทหน้าที่ของผู้น าทั้งในระดับชาติ และระดับท้องถิ่นในการพัฒนาศาสนสัมพันธ์ 
กล่าวคือ ผู้น าที่เป็นตัวแบบที่ดีโดยท าหน้าที่ (function) ทั้งในบทบาทหน้าที่เป็นทางการ (formal role) และบทบาท
หน้าท่ีประชาชนคาดหวังในเรื่องการสร้างความสัมพันธ์อันดีระหว่างศาสนา และได้รับการเคารพยกย่องเชิดชูจากสังคม
โดยทั่วไป ก็จะมีคนกระท าตามพฤติกรรมที่ดีในเรื่องศาสนาสัมพันธ์นั้น ซึ่งจะน าไปสู่การเข้าใจเข้าถึง และพัฒนา          
“สังคมให้มีความสุขความเจริญอย่างแท้จริงตามพระบรมราโชวาทของพระบาทสมเด็จพระมหิตลาธิเบศร อดุลยเดช
วิกรมพระบรมราชชนก” 

ผลการศึกษาเรื่องรูปแบบการพัฒนาศาสนสัมพันธ์ชุมชนเขตคลองสามวา และเขตหนองจอก กรุงเทพมหานคร 
ที่เน้นถึงบทบาทของผู้น าทั้งในระดับชาติและระดับท้องถิ่น ในการสร้างความรัก ความสามัคคีระหว่างคนในชุมชน           
พหุวัฒนธรรมที่ประกอบด้วยคนหลายชาติพันธุ์ หลายศาสนา ครั้งนี้สอดคล้องกับการศึกษาของ วิสัณห์ วงศ์แก้ว (2558)     
ที่ศึกษาเรื่อง การตั้งถิ่นฐานและพัฒนาการของชุมชนคาทอลิกหัวไผ่ พบว่า พระมหากษัตริย์ไทยตั้งแต่สมัยกรุงศรีอยุธยาได้
ทรงให้เสรีภาพในการนับถือศาสนา และทรงให้การอุปถัมภ์ศาสนิกชนของทุกศาสนาภายใต้พระบรมโพธิสัมภารโดยทั่วหน้า
กัน โดยเฉพาะตั้งแต่รัชสมัยสมเด็จพระนารายณ์มหาราช และในรัชสมัยพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว             
ที่ได้พระราชทานที่ดินให้พระศาสนจักรโรมันคาทอลิกทั้งในเมืองหลวงและต่างจังหวัดใช้ในการสร้างวัด โรงเรียน โรงพยาบาล 
ฯลฯ รวมทั้งวัดคาทอลิกหัวไผ่ที่ได้รับพระราชทานที่ดินสี่หมื่นกว่าไร่ในรัชกาลที่ 5 ซึ่งนอกจากใช้ในกิจการศาสนาแล้ว 
สัตบุรุษวัดคาทอลิกหัวไผ่ซึ่งบางคนเคยเป็นทาสมาก่อนก็ได้มีที่ดินอยู่อาศัยและประกอบอาชีพต่างๆ อย่างร่มเย็นเป็นสุข          
มาจนกระทั่งทุกวันนี้ นอกจากนี้ นักบวชทั้งสองศาสนาคือพุทธศาสนา และคริสต์ศาสนาก็มีความสมานฉันท์กันดี ท่ีหน้า
สุสานวัดคาทอลิกหัวไผ่เคยมีรูปภาพขนาดใหญ่ที่เป็นภาพบาทหลวงหลายรูปยืนอยู่ท่ามกลางพระภิกษุจ านวนมาก            
มีตัวหนังสือเขียนบนภาพนั้นว่า “ถึงเราจะมีความเช่ือต่างกัน แต่เราก็เป็นหนึ่งเดียวกัน” นอกจากนักบวชจะสมานสามัคคีกัน
ดังกล่าวแล้ว ผู้น าชุมชนตลอดจนชาวบ้านก็มีความสนิทสัมพันธ์กันฉันพ่ีน้อง ซึ่งก็ไม่แตกต่างไปจากนักบวช ผู้น าชุมชน    
และชาวบ้านในเขตคลองสามวา และเขตหนองจอก ที่มีความสัมพันธ์และความเข้าใจที่ดีต่อกัน และร่วมกันพัฒนาชุมชนให้มี
ความเจริญและสันติสุข ในรัชกาลที่ 9 พระบาทสมเด็จพระมหิตลาธิเบศร อดุลยเดชวิกรม พระบรมราชชนก ก็ทรงบ าเพ็ญ



ARU Research Journal, Vol.9, No.2, May - August 2022                                                                                           37 
 

พระองค์เป็นเอกอัครศาสนูปถัมภกที่ประเสริฐยิ่ง ทรงให้การอุปถัมภ์ทุกศาสนาภายใต้พระบรมโพธิสมภารโดยไม่เลือกที่รัก 
มักที่ชัง นอกจากทรงสร้างวัดประจ ารัชกาลและให้การอุปถัมภ์ค้ าชูพุทธศาสนาเป็นอย่างดีแล้ว ก็ยังทรงให้การอุปถัมภ์
ศาสนาอื่นๆ เป็นต้นว่าได้พระราชทานพระราชทรัพย์สร้างโบสถ์ในคริสตศาสนา และพระราชทานพระราชทรัพย์ให้มีการแปล
พระคัมภีร์อัลกรุอาน (Al-quran) และทรงให้การอุปถัมภ์ศาสนาในรูปแบบต่างๆ อีกนานัปการ ในรัชกาลปัจจุบัน 
พระบาทสมเด็จพระปรเมนทรรามาธิบดีศรีสินทรมหาวชิราลงกรณ พระวชิรเกล้าเจ้าอยู่หัว ก็ได้เสด็จไปร่วมงานของศาสนา
ต่างๆ เช่น เสด็จไปร่วมงานเมาลิดกลางทุกปีตั้งแต่ครั้งยังทรงพระราชอิสริยยศเป็นสมเด็จพระบรมโอรสาธิราชสยามมงกุฎ
ราชกุมาร และทรงให้การต้อนรับสมเด็จพระสันตะปาปาฟรานซิส ที่เสด็จมาเยือนประเทศไทยอย่างสมพระเกียรติยิ่ง 

สรุปได้ว่าพระมหากษัตริย์ไทยทุกพระองค์ทรงเป็นเอกอัครศาสนูปถัมภกที่ประเสริฐยิ่ง นอกจากนี้ ผู้น าใน
ระดับต่างๆ ของสังคมไทยก็ส่วนใหญ่แล้วเป็นตัวแบบที่ดีในการสร้างศาสนสัมพันธ์ท าให้สังคมไทยอยู่เป็นปกติสุขเรื่อยมา
โดยไม่มีเหตุรุนแรงระหว่างศาสนามาจนกระทั่งทุกวันน้ี 

5. ข้อเสนอแนะ 
    5.1 ข้อเสนอแนะจากการวิจยั 
          5.1.1) รัฐบาล และหน่วยงานที่รับผิดชอบด้านความมั่นคง ด้านศาสนาและวัฒนธรรม ควรมีนโยบายในการ
ส่งเสริม สนับสนุนการอยู่ร่วมกันของในสังคมพหุวัฒนธรรมในประเทศไทยอย่างจริงจัง และต่อเนื่อง โดยเฉพาะนโยบาย
ด้านความมั่นคงและ ศาสนา ศิลปวัฒนธรรม ควรมีความชัดเจนในการ สนับสนุนส่งเสริม ทั้งยุทธศาสตร์ กลยุทธ์ และ
แนวทางการด าเนินงานท่ีชัดเจน เพื่อให้คนหรือชุมชนที่มี ความหลากหลายทางสังคมและวัฒนธรรม สามารถอยู่ร่วมกัน
ได้อย่างสันติสงบสุขร่มเย็น ลดความ หวาดระแวงความไม่ไว้วางใจและการแทรกแซงระหว่างกัน       
          5.1.2) ผู้น าทางศาสนาทุกศาสนาและทุกระดับในสังคมไทย ควรตระหนักถึง บทบาทและหน้าที่ของตนเอง         
ในการร่วมมือกันป้องกันปัญหาและแก้ปัญหาที่เกิดขึ้นแล้วร่วมกัน อย่างจริงจัง โดยถือเป็นภาระหน้าที่ที่จะต้องท าให้ผู้ที่
นับถือศาสนาของตน ศึกษาเรียนรู้ท าความเข้าใจ หลักธรรมค าสั่งสอนที่ถูกต้องในศาสนาของตน และสามารถน าเอา
สาระส าคัญของค าสอนนั้น เข้าไปอยู่ ในภาคปฏิบัติในวิถีชีวิตของประชาชนอย่างเป็นรูปธรรม  
           5.1.3) ทุกคนในสังคมไม่ว่าจะนับถือศาสนาใด ๆ ต้องให้ปรับเปลี่ยนทรรศนะต่อการอยู่ร่วมกันในแนวทางดีงาม 
สร้างสรรค์ เอื้อเฟื้อเผื่อแผ่กันในสังคมให้มากขึ้น เพราะจากสภาพสังคมปัจจุบัน ที่เปลี่ยนแปลงไปจากเดิม ท าให้           
การด าเนินชีวิตของทุกคนเป็นไปอย่างเร่งรีบค านึงถึงแต่ตนเองขาด ความรัก ความปรารถนาดีต่อคนอื่น มุ่งเน้นแต่
ประโยชน์ตนเอง 

5.2 ข้อเสนอแนะในการวิจัยคร้ังต่อไป 
          5.2.1) ควรศึกษาการพัฒนารูปแบบศาสนสัมพันธ์ในชุมชนอื่นๆ ในกรุงเทพมหานคร ควรมีการส่งเสริมและ
สนับสนุนการอยู่ร่วมกันของคนในชุมชนหรือสังคมพหุวัฒนธรรมส่งผลต่อการอยู่ร่วมกัน เพราะที่ผ่านมายังไม่มีค าตอบที่
ชัดเจนเพียงพอ การศึกษาในประเด็นนี้อาจช่วยให้ได้องค์ความรู้ที่สามารถใช้เป็นต้นแบบของชุมชนอื่นๆ ได้  
           5.2.2) ควรศึกษาวิเคราะห์เชิงเปรียบเทียบหลักการอยู่ร่วมกันในพระพุทธศาสนากับหลักการของศาสนา อื่นๆ 
ที่ส าคัญในพื้นที่อ่ืนๆ การศึกษาประเด็นนี้จะช่วยให้ได้ข้อมูลเกี่ยวกับหลักการของศาสนาต่างๆ อย่างชัดเจน ในประเด็นที่
สอดคล้องหรือแตกต่างกัน ซึ่งจะเป็นประโยชน์ การอยู่ร่วมกันของคนในสังคมพหุวัฒนธรรม ในการแสวงหาจุดร่วม 
สงวนจุดต่างระหว่างศาสนาท้ังหลาย เพื่อสร้างความสมานฉันท์ ความปรองดอง 
 
 
 
 
 



38                                                                         วารสารวิจยัราชภฏักรุงเก่า ปีที่ 9 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2565 
 

6. เอกสารอ้างอิง 
กีรติ บุญเจือ. (2548). บทบาทของกระบวนทัศน์ในการสอนปรัชญา. ราชบัณฑิตยสถาน,  
งามพิศ สัตย์สงวน. (2558). มานุษยวิทยากายภาพวิวัฒนาการทางกายภาพและวัฒนธรรม. ส านักพิมพ์แห่งจุฬามหาวิทยาลัย. 
จ านงค์ อดิวัฒนสิทธ์ิ. (2542). พุทธศาสนากับการแบ่งช่วงช้ันทางสังคม. วารสารพุทธศาสตร์ศึกษา จุฬาลงกรณ์

มหาวิทยาลยั, 6(2), 4-24 
ธงชัย วินิจจะกูล. (2562). เมื่อสยามพลิกผัน. กรุงเทพฯ: ฟ้าเดยีวกัน. 
ประสิทธิ์ ลีปรีชา. (2557). กระบวนทัศน์การศึกษาชาติพันธุ์สัมพันธ์. วารสารสังคมลุ่มนํ้าโขง, 10(3), 219-242. 
พระครูปริยัติกิจจาภิรม (กระจาย รวิวณฺโณ). (2563). การประยุกต์ใช้อรรถปริวรรตของพุทธทาสภิกขุในแนวทาง               

การเสริมสร้างพหุนิยมทางศาสนาในสังคมไทยปัจจุบันเพื่อการอยู่ร่วมกันอย่างสันติ. วารสารสังคมศาสตร์และ
มานุษยวิทยาเชิงพุทธ, 5(6), 68-77.       

วีสัณห์ วงษ์แก้ว, ภารดี มหาขันธ์ และ สรุชัย ชุ่มศรีพันธ.์ (2560). การตั้งถิ่นฐานและพัฒนาการของชุมชนคาทอลิก     
หัวไผ.่ วารสารวิชาการแสงธรรม, 9(1) ,66-79. 

ศรีศักร  วัลลิโภดม. (2545). อารยธรรมฝั่งทะเลตะวันออก. กรุงเทพฯ: มติชน. 
อุทัย  สติมั่น. (2559). ศาสนสัมพนัธ์เพ่ือการอยู่ร่วมกันอย่างสันติในประชาคมอาเซียน. วารสาร มจร พุทธปัญญา

ปริทรรศน,์ 1(1), 37-48. 
Durkheim, Emile. (1973). On Morality and Society. Edited by Robert Bellah. Chicago: University of  

Chicago Press. 
Fryling, M. J., Johnston, C., & Hayes, L. J. (2011). Understanding observational learning: An              

interbehavioral approach. The Analysis of verbal behavior, 27(1), 191-203. 
Mestiri, S. (2011). Débat public, démocratie délibérative et démocratie contestataire: pour un                       

concept de démocratie post-libérale. Archives de Philosophie du Droit, 54. 
Moyaert, M. (2012). Recent developments in the theology of interreligious dialogue: From 

soteriological openness to hermeneutical openness. Modern Theology, 28(1), 25-52. 
Wormald, B. H. G., & Goodwin, W. B. H. (1993). Francis Bacon: history, politics and science,             

1561-1626. Cambridge University Press. 
 


