
 

Received: 23 October 2025 / Revised: 14 December 2025 / Accepted: 16 December 2025 

ARU Research Journal, Vol.12, No.3, September - December 2025     วารสารวิจยัราชภฏักรุงเกา่ ปีที ่12 ฉบับที ่3 กันยายน – ธันวาคม 2568 

 

 
 

เร่ืองเล่าเร่ืองราวชาวทับผึ้ง : การศึกษาทุนทางวัฒนธรรมสู่การสร้างอัตลักษณ์ 
ทางวัฒนธรรมของต าบลทับผึ้ง อ าเภอศรีส าโรง จังหวัดสุโขทัย 

Narratives of Thap Phueng People: A Study of Cultural Capital for the 
Creation of Cultural Identity in Thap Phueng Subdistrict, Si Samrong 

District, Sukhothai Province 
 

วาสินี มีเครือเอี่ยม1*  ขวัญชนก นัยจรัญ2  และกมลธรรม เกื้อบุตร3  
Wasinee Meekrua-iam1*  Khwanchanok Naijarun2  and Kamontam Kuabutr 3   

 
บทคัดย่อ  

บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อ 1) ศึกษาทุนทางวัฒนธรรมของชุมชนต าบลทับผึ้ง และ 2) วิเคราะห์อัตลักษณ์
ทางวัฒนธรรมของชุมชนต าบลทับผึ้ง การวิจัยใช้ระเบียบวิธีวิจัยเชิงคุณภาพด้วยกระบวนการวิจัยเชิงปฏิบัติการแบบมี 
ส่วนร่วม เครื่องมือการวิจัย คือ แบบสัมภาษณ์มีโครงสร้าง ผลการวิจัยพบว่า 1) ชุมชนต าบลทับผึ้งมีทุนทางวัฒนธรรม  
รวม 122 รายการ แบ่งเป็น 1.1 ทุนทางวัฒนธรรมที่จับต้องไม่ได้  114 รายการ ได้แก่ วรรณกรรมพื้นบ้านและภาษา 
ศิลปะการแสดง แนวปฏิบัติทางสังคม พิธีกรรม ประเพณี และเทศกาล ความรู้และการปฏิบัติเกี่ยวกับธรรมชาติและจักวาล 
(การแพทย์พื้นบ้าน อาหาร) งานช่างฝีมือดั้งเดิม และการละเล่นพื้นบ้าน 1.2 ทุนทางวัฒนธรรมที่จับต้องได้เป็นพื้นที่ 
ทางวัฒนธรรม จ านวน 8 แหล่ง 2) อัตลักษณ์วัฒนธรรมครอบคุลม 4 มิติหลัก ได้แก่ 2.1 วิถีชีวิตเกษตรกรรมที่ผสานภูมิ
ปัญญาดั้งเดิมกับเกษตรแนวใหม่  2.2 อาหารพื้นถิ่นที่สะท้อนภูมิศาสตร์ของพื้นที่  2.3 งานช่างฝีมือดั้งเดิมที่ดัดแปล 
งเป็นผลิตภัณฑ์ร่วมสมัย และ 2.4 พื้นที่วัฒนธรรมที่ท าหน้าที่ทั้งในมิติศาสนาและการสร้างความสัมพันธ์ทางสังคม ภายใต้
การตีความใหม่เพื่อรักษาอัตลักษณ์ท้องถิ่นให้เท่าทันบริบทสมัยใหม่ สามารถน ามาใช้ต่อยอดสู่การท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมได้ 

 
ค าส าคัญ : ทุนทางวัฒนธรรม  อั้นลักษณ์ทางวัฒนธรรม  ต าบลทับผึ้ง  อ าเภอศรสี าโรง  จังหวัดสุโขทยั 

 
 

                                                           
1*สาขาวิชาภาษาไทย คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏพิบูลสงคราม 
  Department of Thai Language, Faculty of Humanities and Social Sciences, Pibulsongkram Rajabhat University 
  E-mail: wasinee.m@psru.ac.th 
2 สาขาวิชาภาษาไทย คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏพิบูลสงคราม 
  Department of Thai Language, Faculty of Humanities and Social Sciences, Pibulsongkram Rajabhat University 
  E-mail : nkhwanchanok@psru.ac.th 
3 สาขาวิชาดรีสากล คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏพบิูลสงคราม 
  Department of Western Music, Faculty of Humanities and Social Sciences, Pibulsongkram Rajabhat University 
  E-mail : kamontam.k@psru.ac.th 
*Corresponding author 

mailto:kamontam.k@psru.ac.th


 
 

154 วารสารวจิัยราชภัฏกรุงเก่า ปีที ่12 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2568 

Abstract  
This research article aimed 1) to study the cultural capital of the Thap Phueng Subdistrict 

community; and 2) to analyze the community’s cultural identity. The study employed a qualitative 
research methodology using a participatory action research approach. The research instrument was a 
structured interview. The research findings revealed that (1) The Thap Phueng community possesses 
a total of 122 items of cultural capital, comprising (1.1) 114 items of intangible cultural capital, 
including local literature and language, performing arts, social practices, rituals, traditions and 
festivals, local knowledge and practices related to nature and the universe (such as traditional 
medicine and local cuisine), traditional craftsmanship, and folk games; and (1.2) 8 tangible cultural 
capital sites, which are designated as cultural spaces. (2) The community’s cultural identity 
encompasses four main dimensions: (2.1) an agricultural lifestyle that integrates traditional wisdom 
with modern farming practices; (2.2) local cuisine that reflects the area’s geographical characteristics; 
(2.3) traditional crafts adapted into contemporary products; and (2.4) cultural spaces that serve both 
religious and social functions, reinterpreted to preserve local identity in the context of modern 
society. These elements collectively contribute to the potential development of cultural tourism in 
the Thap Phueng Subdistrict. 

 
Keywords:  Cultural Capital; Cultural Identity; Thap Phueng Subdistrict; Si Samrong District;  Sukhothai 
Province 
 
1.  บทน า  
     1.1 ความเป็นมาและความส าคัญของงานวิจัย  

วัฒนธรรมเป็นสิ่งบอกเล่าถึงความเจริญงอกงามของสังคมมนุษย์ เมื่อมนุษย์อยู่ร่วมกันเป็นสังคมจึงมีแนวปฏิบัติ 
ประเพณี พิธีกรรม ที่จะท าให้อยู่ร่วมกันอย่างสงบสุข ดังที่ ยศ สันตสมบัติ (2556, น. 13-16) อธิบายว่า วัฒนธรรม 
หมายถึง ระบบความเชื่อและค่านิยมทางสังคม ซึ่งวัฒนธรรมไม่ใช่พฤติกรรมที่สังเกตเห็นได้ หากแต่เป็นระบบความเช่ือ
และค่านิยมทางสังคมซึ่งอยู่เบื้องหลังพฤติกรรมของมนุษย์ วัฒนธรรมจึงเป็นกฎระเบียบหรือมาตรฐานทางพฤติกรรมที่
คนในสังคมยอมรับและเป็นวิถีชีวิตของคนในสังคม วัฒนธรรมมีพื้นฐานเป็นความคิดร่วมและค่านิยมทางสังคมที่มนุษย์ใน
สังคมเดียวกันก าหนดขึ้นเป็นสิ่งที่มนุษย์เรียนรู้เปรียบเสมือนมรดกทางสังคมที่ถ่ายทอดจากคนรุ่นหนึ่งไปสู่อี กรุ่นหนึ่ง   
เป็นองค์รวมของความรู้และภูมิปัญญาที่ตอบสนองความต้องการพื้นฐานของมนุษย์ช่วยให้มนุษย์สามารถปรับตัวเข้ากับ
สภาพแวดล้อมเพื่อความเจริญและความอยู่รอด และวัฒนธรรมเป็นสิ่งที่ไม่หยุดนิ่งมีการเปลี่ยนแปลงปรับตัวอยู่
ตลอดเวลา สอดคล้องกับ ขวัญชนก นัยจรัญ และกฤษณา ชาญณรงค์ (2561, น. 129-120) ได้ศึกษามรดกวัฒนธรรม
ของต าบลหนองกะท้าว อ าเภอนครไทย จังหวัดพิษณุโลก พบความหลากหลายทางด้านภูมิปัญญาและวัฒนธรรม 
เนื่องจากประชากรที่อาศัยอยู่มีการอพยพมาจากต่างพื้นที่ เมื่อคนจากหลากหลายวัฒนธรรมมารวมอยู่ในพื้นที่เดียวกัน 
พวกเขาจึงมีการสร้างแนวปฏิบัติร่วมกันโดยผ่านประเพณี พิธีกรรมบางอย่าง ซึ่งประเพณีหรือพิธีกรรมเหล่านี้อาจจะถูก
สร้างขึ้นใหม่ ปรับปรุง เปลี่ยนแปลง หรือประยุกต์ขึ้นมาให้สอดคล้องกับบริบทพื้นที่ที่อยู่ร่วมกัน หรือที่เรียกว่า “พลวัต
ทางวัฒนธรรม” (Cultural Dynamic)  จึงเกิดเป็นอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรม ที่ช่วยประสานสามัคคีให้คนที่มีความ
แตกต่างและความหลากหลายทางวัฒนธรรม สามารถอยู่ร่วมกันได้อย่างสงบสุข และ วิมล จิโรจพันธุ์ และคณะ (2551, 
น. 19-20) กล่าวว่า วัฒนธรรมหมายถึงจารีตประเพณีที่มนุษย์ท าสืบต่อกันมา ส่วนวัฒนธรรมพื้นบ้าน คือ วิถีชีวิตของ
ชาวบ้านซึ่งได้ปฏิบัติในสังคมท้องถิ่นแสดงอัตลักษณ์ของชุมชนและท้องถิ่น  ดังนั้นวัฒนธรรมพื้นบ้านจึงเป็นมรดกของ
ท้องถิ่นที่สืบทอดโดยการบอกเล่าต่อ ๆ กันมา จนกลายเป็นการยอมรับร่วมกัน ทั้งนี้ชุมชนท้องถิ่นแต่ละแห่งมีวิถีชีวิต



 
 

155 ARU Research Journal, Vol.12, No.3, September - December 2025        

แตกต่างกันไปตามสภาพวัฒนธรรมของชุมชนที่สลับซับซ้อน จึงท าให้วัฒนธรรมของผู้คนในแต่ละท้องถิ่นแตกต่างกัน เช่น 
ภาษา นิทาน ความเชื่อ ดนตรี กีฬาศิลปะการแสดง เป็นต้น ซึ่งแต่ละชุมชนก็จะมีเอกลักษณ์เป็นของตน จะเห็นได้ว่าใน
แต่ละท้องถิ่นจะมีวัฒนธรรมซึ่งเป็นแนวปฏิบัติของพื้นที่ที่แตกต่างกัน สิ่งเหล่านี้นับเป็นมรดกหรือทุนทางวัฒนธรรมใน
พื้นที่ท่ีน่าสนใจยิ่ง 

เรื่องเล่าหรือมุขปาฐะนับเป็นภูมิปัญญาหนึ่งที่ถูกเล่าขาน สืบทอด กระทั่งกลายเป็นแนวปฏิบัติของผู้คนในเรื่องเล่า
อาจจะแฝงไปด้วยกุศโลบายต่าง ๆ เพื่อให้คนในชุมชนอยู่ร่วมกันอย่างเป็นสุข เรื่องเล่าไม่ได้เป็นเพียงนิทานต านาน เท่านั้น 
แต่เรื่องเล่ายังครอบคลุมถึงประวัติศาสตร์ชุมชน (oral history) ความเช่ือที่ถูกเล่าขานจนกลายเป็นแนวปฏิบัติทางสังคมของ
ท้องถิ่น ดังนั้นการศึกษาชุมชนผ่านเรื่องเล่าจึงเป็นการศึกษาแบบปฐมภูมิ ซึ่งจะแสดงให้เห็นอัตลักษณ์และตัวตนของผู้เล่า
รวมถึงสังคมรอบตัว ดังที ่ศิราพร ณ ถลาง (2562, น. 104-105) อธิบายว่า เรื่องเล่าพื้นบ้าน ไม่ว่าจะเป็นประวัติศาสตร์ชาติ 
ประวัติศาสตร์ชาวบ้าน ต านานประจ าถิ่น นิทานอธิบายภูมินามมีบทบาทส าคัญในการใช้สร้างอัตลักษณ์ของพื้นที่ เรื่องเล่า
พื้นบ้านจึงมีความส าคัญยิ่งในการสร้างอัตลักษณ์ของท้องถิ่น ซึ่งนับเป็นทุนทางวัฒนธรรมที่สามารถน าไปต่อยอดใน 
การส่งเสริมการท่องเที่ยว ทั้งในการน าเที่ยวสถานที่ท่ีสัมพันธ์กับเรื่องเล่าพื้นบ้าน การอธิบายช่ือบ้านนามเมือง และการตั้งช่ือ
ผลิตภัณฑ์หรือสินค้าทีส่ัมพันธ์กับเรื่องเล่าของท้องถิ่น กล่าวได้ว่านิทานพื้นบ้าน หรือเรื่องเล่าพื้นบ้านเป็นทุนทางวัฒนธรรม
ที่น ามาใช้ในบริบทการท่องเที่ยวในโลกทุนนิยมได้อย่างมีนัยส าคัญ  สอดคล้องกับ ขวัญชนก นัยจรัญ และคณะ (2565, น. 
152) ที่กล่าวว่า เรื่องเล่าและภูมิปัญญาสามารถน ามาใช้ประกอบการพัฒนาบรรจุภัณฑ์จากวัสดุในท้องถิ่นที่แสดงอัตลักษณ์
ของพื้นที่ได้อย่างน่าสนใจ และสามารถสร้างมูลค่าเพิ่มให้แก่ผลิตภัณฑ์ชุมชนภายใต้ทุนทางสังคมและวัฒนธรรมของพื้นที่ซึ่ง
ผลิตภัณฑ์เหล่านี้สามารถน าไปใช้เป็นสินค้าทางการท่องเที่ยวในเส้นทางการท่องเที่ยวของชุมชนได้ 

ต าบลทับผึ้ง อ าเภอศรีส าโรง จังหวัดสุโขทัย มีลักษณะภูมิประเทศเป็นพื้นที่ราบลุ่ม มีแม่น้ ายมไหลผ่านจากทางด้าน
ทิศเหนือจรดทิศใต้ของพื้นท่ีทั้งต าบล แบ่งการปกครองเป็น 9 หมู่บ้าน ได้แก่ หมู่ที่ 1 บ้านทับผึ้งหมู่ที่ 2 เกาะวงษ์เกียรติ์  
หมู่ที่ 3 เกาะวงษ์เกียรติ์ หมู่ที่ 4 เตว็ดกลาง หมู่ที่ 5 เตว็ดนอก หมู่ที่ 6 ท่าช้าง หมู่ที่ 7 ท่าช้าง หมู่ที่ 8 ทับผึ้ง และหมู่ที่ 9 
เตว็ดนอก ประชากรในพ้ืนที่ต าบลทับผึ้งประกอบอาชีพท าการเกษตรเป็นหลัก โดยเฉพาะการท านาข้าวและท าไร่ยาสูบ  
การคมนาคมมีถนนทางหลวงแผ่นดินหมายเลข 1195 (ตอนสุโขทัย – วังไม้ขอน) และถนนทางหลวงแผ่นดินหมายเลข 101 
(ถนนจรดวิถีถ่อง) เป็นเส้นทางหลักในการคมนาคมขนส่ง ซึ่งต าบลทับผึ้งเป็นจุดกึ่งกลางระหว่างการเดินทางจากตัวเมือง
สุโขทัยไปยังสนามบินสุโขทัย ดังนั้นจึงมีธุรกิจโฮมสเตย์ รีสอร์ต และโรงแรมให้บริการหลายแห่ง นอกจากนี้ภายในต าบลยังมี
แหล่งเรียนรู้ที่น่าสนใจ คือ พิพิธภัณฑ์พื้นบ้าน สถานที่ตั้งวัดราษฎร์ศรัทธาราม หมู่ที่ 9 ประติมากรรมปูนปั้น วัดเตว็ดกลาง 
หมู่ที่  4  หลวงพ่อเพชร วัดเกาะวงษ์เกียรติ์ หมู่ที่ 3 สะพานแขวนสลิงข้ามแม่น้ ายม หมู่ที่ 4 เช่ือมหมู่ที่ 9 (สะพานสม
ปรารถนาประชาราษฎร์) และภาพวาดบนผนังก าแพงเขื่อนเรียงหิน หมู่ที่ 9 ในด้านทุนทางวัฒนธรรมจากการส ารวจพื้นท่ี
ร่วมการศึกษาข้อมูลจากเอกสารพบว่า ต าบลทับผึ้งมีศาสนสถาน คือ วัดเกาะวงษ์เกียรติ์ วัดเตว็ดกลาง วัดศรีสังวร วัดทับผึ้ง 
และวัดราษฎร์ศรัทธาราม ดังนั้นประเพณีและงานประจ าปีจึงมีความสัมพันธ์กับพุทธศาสนา เช่น งานท าบุญตักบาตรเทศกาล
ปีใหม่ วันสงกรานต์ บวชนาคสามัคคี  วันเข้าพรรษา วันออกพรรษา วันลอยกระทง นอกจากนี้ในพื้นท่ีมีภูมิปัญญาท้องถิ่น 
เช่น เครื่องจักสาน กะลามะพร้าวประดิษฐ์  ดอกไม้ประดิษฐ์จากวัสดุธรรมชาติ การประดิษฐ์บายศรีจากใบตอง และการแปร
รูปอาหาร สิ่งเหล่านี้สามารถน ามาใช้เป็นทุนทางวัฒนธรรมอันจะน าไปสู่การพัฒนาเศรษฐกิจฐานรากจากทุนทางวัฒนธรรม
ของพื้นที ่

1.2 วัตถุประสงค์ของการวิจัย  
1.2.1 ศึกษาทุนทางวัฒนธรรมของชุมชนต าบลทับผึ้ง อ าเภอศรีส าโรง จังหวัดสุโขทัย  
1.2.2 ศึกษาอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมของชุมชนต าบลทับผึ้ง อ าเภอศรีส าโรง จังหวัดสโุขทัย 

1.3 ขอบเขตของการวิจัย  
ศึกษาองค์ความรู้มรดกวัฒนธรรมของชุมชนตามกรอบด้านเนื้อหาข้อก าหนดลักษณะของมรดกภูมิปัญญาทาง

วัฒนธรรม พ.ศ.2560 ตามประกาศคณะกรรมการการส่งเสริมและรักษามรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรม (2560) ดังนี ้
1. วรรณกรรมพื้นบ้านและภาษา 



 
 

156 วารสารวจิัยราชภัฏกรุงเก่า ปีที ่12 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2568 

2. ศิลปะการแสดง 
3. แนวปฏิบัติทางสังคม พิธีกรรม ประเพณีและเทศกาล 
4. ความรู้และการปฏิบัติเกีย่วกับธรรมชาติและจักรวาล 
5. งานช่างฝีมือดั้งเดิม 
6. การเล่นพ้ืนบ้าน กีฬาพ้ืนบ้านและศลิปะการป้องกันตัว 

1.4 กรอบแนวคิดในการวิจัย  
งานวิจัยนี้ผู้วิจัยใช้กรอบการศึกษาทุนทางวัฒนธรรมของต าบลทับผึ้ง อ าเภอศรีส าโรง จังหวัดสุโขทัย ตามประกาศ

คณะกรรมการส่งเสริมและรักษามรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรม เรื่อง ก าหนดลักษณะของมรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรม 
พ.ศ.2560 (คณะกรรมการส่งเสริมและรักษามรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรม, 2560, น. 1-6) ที่จ าแนกสาขาของมรดก 
ภูมิปัญญาทางวัฒนธรรมของประเทศไทย เป็น 6 หมวด คือ วรรณกรรมพื้นบ้านและภาษา ศิลปะการแสดง แนวปฏิบัติ 
ทางสังคม พิธีกรรม ประเพณี และเทศกาล ความรู้และการปฏิบัติเกี่ยวกับธรรมชาติและจักวาล (การแพทย์พื้นบ้าน อาหาร)  
งานช่างฝีมือดั้งเดิม และการละเล่นพ้ืนบ้าน และวิเคราะห์อัตลักษณ์โดยใช้แนวคิดเรื่องการด ารงอยู่ (existence) ในทาง
วัฒนธรรมมีรากฐานมาจากความเข้าใจที่ว่า วัฒนธรรมมิใช่สิ่งตายตัวหรืออยู่อย่างลอยตัวจากบริบท หากแต่เป็นระบบ
ความหมายที่ด ารงอยู่ผ่านการปฏิสัมพันธ์กับบริบททางสังคม เศรษฐกิจ การเมือง และเทคโนโลยี ทฤษฎีการด ารงอยู่ 
(Theory of Cultural Existence) จึงเน้นการอธิบายกระบวนการที่วัฒนธรรมสามารถคงอยู่ หรือปรับตัวให้ด ารงอยู่ได้อย่าง
มีพลวัต ผ่านกลไกส าคัญ 3 ประการ ได้แก่ การผลิตซ้ าทางวัฒนธรรม (cultural reproduction) การตีความใหม่ 
(reinterpretation) และการปรับตัว (adaptation) เพื่อรองรับความเปลี่ยนแปลงโดยไม่สูญเสียแก่นสารของอัตลักษณ์
วัฒนธรรม (Bourdieu, 1986; Geertz, 1973; Hall, 1996; Williams, 1977) จากข้อมูลดังกล่าวน ามาเป็นกรอบการวิจัย 
ดังนี้ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพที ่1 กรอบแนวคิดในการวิจัย 
 
2.  วิธีด าเนินการวิจัย  

การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ อธิบายผลการวิจัยโดยการพรรณนาวิเคราะห์ โดยผู้วิจัยด าเนินการวิจัย ดังนี ้
2.1 ศึกษาเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้องกับการศึกษาทุนทางวัฒนธรรม เรื่องเล่าพื้นบ้าน และการท่องเที่ยวเชิง

วัฒนธรรม พัฒนาเครื่องมือในการสร้างแบบสัมภาษณ์มีโครงสร้าง 

มรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรม 
1. วรรณกรรมพื้นบ้านและภาษา 
2. ศิลปะการแสดง 
3. แนวปฏิบัติทางสังคม พิธีกรรม 
ประเพณีและเทศกาล 
4. ความรู้และการปฏิบัติเกีย่วกับ
ธรรมชาติและจักรวาล 
5. งานช่างฝีมือดั้งเดิม 
6. การเล่นพ้ืนบ้าน กีฬาพ้ืนบ้าน
และศลิปะการป้องกันตัว 

ทุนทางวัฒนธรรมของชุมชนต าบลทับผึ้ง 

อัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมของชุมชนต าบลทับผึ้ง 

1.การผลติซ้ าทางวัฒนธรรม  
2.การตีความใหม ่
3.การปรับตัว  



 
 

157 ARU Research Journal, Vol.12, No.3, September - December 2025        

2.2 ส ารวจบริบทของพื้นที่ต าบลทับผึ้ง และเครือข่ายความร่วมมือในพ้ืนท่ี โดยใช้การสังเกตความเป็นมาและสภาพ
ปัจจุบันของต าบลทับผึ้ง เพื่อใช้เป็นแนวทางในการศึกษาทุนทางวัฒนธรรมของชุมชน 

2.3 จัดเวทีเปิดตัวโครงการ และประชาสัมพันธ์ให้ประชาชน ผู้ประกอบการในพื้นที่เข้าร่วมเป็นเครือข่ายชุมชนใน
การจัดการท่องเที่ยวโดยชุมชน มีผู้สนใจเข้าร่วมเป็นเครือข่ายชุมชน ประกอบด้วย ผู้น าชุมชน เจ้าหน้าที่รัฐ ประชาชน
จ านวน 40 คน 

2.4 จัดเวทีปรับฐานคิดในการท างานร่วมกับชุมชนและผู้ที่เกี่ยวข้องเพื่อพัฒนากระบวนการเรียนรู้ชุมชน รวมถึง
เทคนิควิธีการออกแบบ เครื่องมือในการเก็บข้อมูลชนิดต่าง ๆ การใช้เครื่องมือในการเก็บข้อมูลทุนทางวัฒนธรรมผ่าน
เรื่องเล่าพื้นบ้าน และการบันทึกข้อมูล 

2.5.ประชุมเครือข่ายชุมชนเพื่อวางแผนการด าเนินการเก็บข้อมูลทุนทางวัฒนธรรมผ่านเรื่องเล่าพื้นบ้านตามกรอบ
การวิจัย  

2.6 ลงภาคสนามเก็บข้อมูลตามกรอบการวิจัยจากปราชญ์ชาวบ้านจ านวน 17 คน ได้มาจากการสุ่มตัวอย่างแบบ 
ก้อนหิมะ (Snowball Sampling) ซึ่งเป็นบุคคลที่ผู้น าชุมชน ได้แก่ ก านัน และผู้ใหญ่บ้านแต่ละหมู่บ้านเป็นผู้คัดเลือก 
เนื่องจากผู้น าชุมชนเป็นผู้ที่ใกล้ชิดกับคนในชุมชน ซึ่งทราบข้อมูลและรู้จักปราชญ์ชาวบ้านในท้องถิ่นได้เป็นอย่างดี 

2.7 จัดเวทีตรวจสอบข้อมูลทุนทางวัฒนธรรม เป็นการน าเสนอผลการเก็บข้อมูลและหารือกับชุมชน เพื่อน าไปสู่ 
การสรุปข้อค้นพบ โดยให้ชุมชนเจ้าของพื้นที่มีส่วนสะท้อนเติมเต็ม ตรวจสอบและแก้ไขหากมีข้อผิดพลาด 

2.8 ทีมเครือข่ายชุมชนร่วมกันวิเคราะห์สรุปทุนทางวัฒนธรรมซึ่งเป็นเรื่องเล่าเรื่องราวชาวทับผึ้ง  
2.9 วิเคราะห์อัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมของต าบลทับผึ้ง โดยพิจารณาถึงบทบาทและคุณค่าที่องค์ประกอบเหล่านั้นมี

ต่อกลุ่มคนหรือชุมชน วิธีที่ชุมชนน าองค์ประกอบนั้นไปใช้ สืบทอด หรือสร้างความแตกต่างเพื่อสะท้อนอัตลักษณ์ของ
ตนเอง เพื่อใช้เป็นข้อมูลในการก าหนดแนวทางจัดการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม 
 
3.  สรุปผลการวิจัย  

3.1 ผลการศึกษาทุนทางวัฒนธรรมของต าบลทับผึ้ง อ าเภอศรีส าโรง จังหวัดสุโขทัย ผ่านข้อมูลปฐมภูมิโดยการ
สัมภาษณ์ ด้านวรรณกรรมพื้นบ้านและภาษา ศิลปะการแสดง แนวปฏิบัติทางสังคม พิธีกรรม ประเพณี และเทศกาล 
ความรู้และการปฏิบัติเกี่ยวกับธรรมชาติและจักรวาล งานช่างฝีมือดั้งเดิม และการเล่นพื้นบ้าน กีฬาพื้นบ้าน และศิลปะ
การต่อสู้ป้องกันตัว ปรากฏมรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรมที่จับต้องไม่ได้และจับต้องได้ จ านวน 122 รายการ จ าแนกเป็น
มรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรมที่จับต้องไม่ได้ 114 รายการ และมรดกภูมิปัญญาที่จับต้องได้ 8 รายการ ดังนี ้

3.1.1 ทุนทางวัฒนธรรมประเภทมรดกภูมิปัญญาที่จับต้องไม่ได้ 6 หมวด ได้แก่ แนวปฏิบัติทางสังคม พิธีกรรม 
และงานเทศกาล ความรู้และการปฏิบัติเกี่ยวกับธรรมชาติและจักรวาล อาหารพื้นบ้าน งานช่างฝีมือดั้งเดิม ศิลปะการแสดง 
และวรรณกรรมพื้นบ้าน มีรายละเอียดได้ดังนี้ 

3.1.1.1 วรรณกรรมพื้นบ้านและภาษา จ านวน 10 รายการ สะท้อนถึงค่านิยม ความเช่ือ และประวัติศาสตร์
ของท้องถิ่น โดยเรื่องเล่าที่ส าคัญ เช่น เพลงกล่อมเด็ก ซึ่งเป็นบทเพลงที่ใช้ร้องเพื่อกล่อมเด็ก ต านานปู่ก็อก ซึ่งเป็นเรื่องเล่าที่
เกี่ยวข้องกับสิ่งศักดิ์สิทธิ์ในชุมชน และ ต านานศาลพ่อปู่ทองค า ซึ่งเป็นเรื่องเล่าที่เกี่ยวกับสถานที่ศักดิ์สิทธิ์ในพื้นที ่

3.1.1.2 ศิลปะการแสดง จ านวน 3 รายการ คือ มังคละ กลองยาว และวงดนตรีร่วมสมัยเข็มทองสุโขทัย 
ศิลปะการแสดงมีบทบาทส าคัญในการแสดงออกทางวัฒนธรรมของชุมชน โดยศิลปะการแสดงที่ส าคัญของต าบลทับผึ้ง ได้แก ่
กลองมังคละ ซึ่งเป็นการแสดงดนตรีพื้นบ้านที่ใช้กลองเป็นหลัก กลองยาว ซึ่งนิยมใช้ในขบวนแห่และงานบุญ วงดนตรีเข็ม
ทองสุโขทัย ที่ใช้บรรเลงในเทศกาลและงานมงคลต่าง ๆ 

3.1.1.3 แนวปฏิบัติทางสังคม พิธีกรรม และงานเทศกาล จ านวน 8 รายการ สะท้อนให้เห็นถึงความส าคัญ
ของประเพณีและศาสนาในชีวิตของคนในชุมชน พิธีกรรมที่ส าคัญในต าบลทับผึ้ง เช่น ประเพณีแห่นางแมว ซึ่งเป็นพิธีขอฝน
ตามความเช่ือดั้งเดิม พิธีท าขวัญข้าว ซึ่งเกี่ยวข้องกับการแสดงความเคารพต่อแม่โพสพ พิธียกเสาเอก ซึ่งเป็นขั้นตอนส าคัญ



 
 

158 วารสารวจิัยราชภัฏกรุงเก่า ปีที ่12 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2568 

ในการสร้างบ้าน งานบวชนาคสามัคคี ที่สะท้อนถึงศรัทธาในพระพุทธศาสนา ประเพณีลอยกระทง เพื่อขอขมาและบูชาพระ
แม่คงคา และ พิธีรับขวัญข้าวเปลือก ซึ่งเป็นพิธีกรรมที่เช่ือมโยงกับวัฒนธรรมเกษตรกรรมของท้องถิ่น 

3.1.1.4 ความรู้และการปฏิบัติเกี่ยวกับธรรมชาติและจักรวาล จ านวน 76 รายการ แบ่งออกเป็นสอง
ประเภทได้แก่ การแพทย์พื้นบ้าน 24 รายการ และอาหาร 52 รายการ ความรู้และการปฏิบัติเกี่ยวกับธรรมชาติและ
จักรวาล เป็นองค์ความรู้ที่เกี่ยวข้องกับธรรมชาติเป็นสิ่งที่แสดงให้เห็นถึงภูมิปัญญาของบรรพบุรุษที่สามารถใช้ประโยชน์
จากธรรมชาติได้อย่างยั่งยืน โดยในต าบลทับผึ้งมีองค์ความรูท้ี่ส าคัญ เช่น การแพทย์พื้นบ้าน ซึ่งอาศัยสมุนไพรและวิธีการ
รักษาดั้งเดิม การรักษาไข้ทับระดู ซึ่งเป็นศาสตร์พื้นบ้านที่ช่วยดูแลสุขภาพของสตรี หมอจับเส้น หรือศาสตร์การนวด
บ าบัดที่ใช้ส าหรับรักษาอาการปวดเมื่อย การพ่นงูสวัด ซึ่งเป็นวิธีรักษาทางไสยศาสตร์ที่ผสมผสานกับการแพทย์พื้นบ้าน 
การดับพิษไฟ ที่ใช้สมุนไพรและคาถาในการบรรเทาอาการไฟไหม้หรือน้ าร้อนลวก และการแก้ก้างติดคอ ซึ่งเป็นองค์
ความรู้ที่ใช้วัตถุดิบพื้นถิ่นในการช่วยลดอาการติดคอ ส่วนอาหารพื้นบ้านของต าบลทับผึ้งสะท้อนให้เห็นถึงวัฒนธรรมการ
กินอยู่ที่เป็นเอกลักษณ์ โดยอาหารพื้นบ้านที่โดดเด่น เช่น ต้มกะทิปลาตะเพียน ซึ่งได้รับการคัดเลือกให้เป็น 1 จังหวัด    
1 เมนู ของจังหวัดสุโขทัย ขนมเบื้องญวน ขนมที่นิยมท าในงานมงคล แกงขี้เหล็กสูตรโบราณ แกงซ่อนหา แกงคั่วขนุน 
แกงคั่วหอยขม น้ าพริกปลาย่าง ทอดมันปลาแม่น้ ายม ซึ่งมีรสชาติเป็นเอกลักษณ์และอุดมไปด้วยสมุนไพร ต้มเปรอะ 
อาหารที่ใช้วัตถุดิบจากธรรมชาติและสมุนไพรท้องถิ่น หลนปูเค็ม ที่เป็นเมนูที่สืบทอดมาจากบรรพบุรุษ ข้าวแต๋นน้ า
แตงโม ซึ่งเป็นขนมไทยท่ีท าจากข้าวเหนียวทอดราดน้ าแตงโม ขนมเบื้องญวน ขนมที่นิยมท าในงานมงคล แกงขี้เหล็กสูตร
โบราณ แกงซ่อนหา แกงคั่วขนุน แกงคั่วหอยขม น้ าพริกปลาย่าง ทอดมันปลาแม่น้ ายม ซึ่งมีรสชาติเป็นเอกลักษณ์และ
อุดมไปด้วยสมุนไพร ต้มเปรอะ อาหารที่ใช้วัตถุดิบจากธรรมชาติและสมุนไพรท้องถิ่น หลนปูเค็ม ที่เป็นเมนูที่สืบทอดมา
จากบรรพบุรุษ ข้าวแต๋นน้ าแตงโม ซึ่งเป็นขนมไทยท่ีท าจากข้าวเหนียวทอดราดน้ าแตงโม  

3.1.1.5 งานช่างฝีมือดั้งเดิม พบจ านวน 16 รายการ ล้วนเป็นงานหัตถกรรมพื้นบ้านเป็นอีกหนึ่งมรดก 
ภูมิปัญญาที่ส าคัญ โดยแสดงถึงฝีมือและความประณีตในการสร้างสรรค์งานศิลปหัตถกรรมพื้นบ้าน งานช่างฝีมือดั้งเดิม
ของต าบลทับผึ้งที่ส าคัญ ได้แก่ การจักสาน เช่น สุ่มไก่ ฝาชีลายผึ้ง กระเป๋าสาน ซึ่งใช้เทคนิคการสานไม้ไผ่และหวาย
เทียม การท าบายศรี ที่เป็นงานฝีมือที่เกี่ยวข้องกับพิธีกรรม การตีมีดโบราณ ซึ่งเป็นการท าเครื่องมือเกษตรแบบดั้งเดิม 
การท าว่าวจุฬา การแกะสลักเขาควายเป็นด้ามหนังสติ๊ก การแกะสลักกะลามะพร้าวเป็นเครื่องใช้และของตกแต่ง ซึ่งเป็น
งานฝีมือท่ีได้รับการสืบทอดมาเป็นเวลานาน 

3.1.1.6 การเล่นพ้ืนบ้าน กีฬาพ้ืนบ้าน และศิลปะการต่อสู้ป้องกันตัว พบเพียงหนึ่งรายการ ได้แก่ หมาก
เก็บ ซึ่งเป็นการเก็บลูกหินมาล้อมวงเล่นส าหรับเด็กผู้หญิงในสมัยก่อน  

3.1.2 ทุนทางวัฒนธรรมประเภทมรดกภูมิปัญญาที่จับต้องได้ พบจ านวน 8 แหล่ง ได้แก่ พระปฐมเจดีย์เอียง 
เจดีย์แปดเหลี่ยม เรือแม่ศรีจ าปาทอง (เรือแม่ย่านาง) ปูนปั้นวรรณคดี ของหลวงตาส าเริง เช้ือประดิษฐ์ วัดเตว็ดกลาง 
สะพานสมปรารถนาประชาราษฎร์ วัดทับผึ้งและพิมพ์พระโบราณกรุทับผึ้ง วัดราษฎร์ศรัทธาราม (พิพิธภัณฑ์) ซึ่งศาสน
สถาน สถานที่ส าคัญ และโบราณสถาน โบราณวัตถุเหล่านี้ยังคงด ารงอยู่ในปัจจุบัน และมีอิทธิพลต่อความเช่ือรวมถึง
แนวทางปฏิบัติทางสังคม สะท้อนถึงอัตลักษณ์ของชุมชนท้องถิ่น ประวัติศาสตร์และวิถีชีวิตของชาวต าบลทับผึ้งได้รับ
อิทธิพลจากการเกษตร ศาสนา ประเพณี และศิลปวัฒนธรรมที่สืบทอดกันมาอย่างยาวนาน พื้นที่วัฒนธรรมในต าบล
สามารถแบ่งออกเป็นกลุ่มส าคัญ ได้แก่ วัดและสถานท่ีทางศาสนา วัดเป็นศูนย์กลางของชุมชนที่ใช้ประกอบพิธีกรรมทาง
ศาสนาและเป็นพื้นที่ถ่ายทอดองค์ความรู้ทางพระพุทธศาสนา ซึ่งเกี่ยวข้องกับประเพณีและพิธีกรรมต่าง ๆ มีบทบาท
ส าคัญในการด ารงชีวิตของชุมชนและเป็นจุดศูนย์กลางของประเพณีที่เกี่ยวข้องกับน้ า เช่น ประเพณีลอยกระทง 

พื้นที่ทางวัฒนธรรมดังกล่าวแสดงให้เห็นว่า วัดและโบราณสถานมีบทบาทส าคัญในการเป็นศูนย์กลาง
ของศาสนาและประเพณีของชุมชน วัดเป็นสถานท่ีที่ใช้ประกอบพิธีกรรมทางศาสนาและเป็นศูนย์กลางของความศรัทธา 
เช่น งานบุญในวันส าคัญทางพระพุทธศาสนา งานบวช หรือพิธีท าบุญบ้าน ขณะที่โบราณสถาน โบราณวัตถุเป็นหลักฐาน
ที่บ่งบอกถึงรากเหง้าทางประวัติศาสตร์และความเชื่อของคนในพ้ืนท่ี 



 
 

159 ARU Research Journal, Vol.12, No.3, September - December 2025        

3.2 ผลการศึกษาอัตลักษณ์วัฒนธรรมของต าบลทับผึ้ง อ าเภอศรีส าโรง จังหวัดสุโขทัย ที่สามารถต่อยอดสู่การ
ท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม ผู้วิจัยร่วมกับนักวิจัยชุมชนคัดเลือกอัตลักษณ์ของทุนทางวัฒนธรรมซึ่งเป็น “เรื่องเล่าเรื่องราวชาว
ทับผึ้ง” เพื่อใช้เป็นแนวทางการพัฒนาการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม โดยพิจารณาจากการด ารงอยู่ของทุนทางวัฒนธรรม 
พบว่าอัตลักษณ์ทุนทางวัฒนธรรมโดดเด่นที่ยังคงด ารงอยู่ จ าแนกเป็นประเภทได้ 4 ประเภท ได้แก่   

3.2.1 อัตลักษณ์ด้านวิถีชีวิตเกษตรกรรม ซึ่งมีทั้งวิถีเกษตรดั้งเดิมและวิถีเกษตรที่มีการปรับเปลี่ยนเพื่อเพิ่ม
มูลค่าสินค้าและผลิตภัณฑ์ทางการเกษตร การท าเกษตรกรรมที่พบในต าบลทับผึ้ง ได้แก่ การท านาข้าว การปลูกยาสูบ 
การท าสวนเกษตรทฤษฎีใหม่ การท าโคกหนองนาโมเดล การท าสวนเกษตรปลอดสาร และการปลูกพืชไร้ดินแบบไฮโดร
โปนิกส์  ทุนทางวัฒนธรรมในวิถีชีวิตเกษตรกรรมของต าบลทับผึ้งเป็นหนึ่งในองค์ประกอบส าคัญที่สะท้อนให้เห็นถึ งอัต
ลักษณ์ของชุมชน ซึ่งปรากฏให้เห็นผ่านรูปแบบการประกอบอาชีพ การจัดการทรัพยากร และความสัมพันธ์ของมนุษย์กับ
สิ่งแวดล้อม โดยเฉพาะอย่างยิ่งในสภาพสังคมปัจจุบันที่อยู่ภายใต้พลวัตของโลกาภิวัตน์ วิถีชีวิตเกษตรกรรมในต าบลทับ
ผึ้งได้แสดงให้เห็นถึงทั้งการด ารงอยู่ของวัฒนธรรมดั้งเดิม และการพลวัตอันเกิดจากปฏิสัมพันธ์กับองค์ความรู้ใหม่ 
เทคโนโลยี และเง่ือนไขทางเศรษฐกิจ ในเชิงรูปธรรม พบว่าวิถีเกษตรกรรมดั้งเดิมซึ่งเน้นการผลิตแบบผสมผสาน เช่น 
การปลูกข้าว การเลี้ยงสัตว์ และการใช้ทรัพยากรตามฤดูกาล ยังคงมีบทบาทในชุมชน โดยเฉพาะในกลุ่มเกษตรกรสูงวัยที่
ยึดถือภูมิปัญญาท้องถิ่นเป็นแนวทางในการด าเนินชีวิต พิธีกรรมบางประการ เช่น การท าขวัญข้าว การท าพิธีแรกปลูก
ยาสูบ ยังคงมีการปฏิบัติอยู่ในพื้นที่ ซึ่งเป็นการตอกย้ าให้เห็นถึงทุนทางวัฒนธรรมในรูปแบบของความรู้เชิงจิตวิญญาณ 
(spiritual cultural capital) ที่ฝังแน่นอยู่ในระบบความเช่ือของชุมชน 

ขณะเดียวกัน วิถีชีวิตเกษตรกรรมในต าบลทับผึ้งก็ได้ปรับตัวเพื่อตอบสนองต่อบริบททางเศรษฐกิจ
สมัยใหม่ด้วย โดยมีการน าองค์ความรู้ด้านเทคโนโลยีเข้ามาใช้ในการผลิต เช่น การท าเกษตรทฤษฎีใหม่ การปลูกผัก
ไฮโดรโปนิกส์ และการเพาะปลูกพืชปลอดสาร การปลูกพืชเศรษฐกิจ คือ ยาสูบ และการปลูกพืชที่มีมูลค่าเพิ่มและตอบ
โจทย์ตลาดผู้บริโภครุ่นใหม ่ใส่ใจผู้บริโภคที่ต้องการรับประทานพืชผกัปลอดภยั ไร้สารเคมี กระบวนการเหล่านี้สะท้อนให้
เห็นถึงการเปลี่ยนแปลงจากทุนทางวัฒนธรรมในรูปแบบของภูมิปัญญาท้องถิ่น ไปสู่ทุนในลักษณะขององค์ความรู้ใหม่ที่มี
ลักษณะของการเรียนรู้ร่วมกันระหว่างรัฐ ภาคประชาชน และเครือข่ายนอกชุมชน เพื่อสร้างเศรษฐกิจของชุมชนให้
ปรับตัวไปตามบริบทสังคมที่เปลี่ยนแปลง แสดงให้เห็นว่าชุมชนมิได้ด ารงอยู่ในโครงสร้างที่ตายตัว แต่มีพลวัตในการ
ปรับตัวโดยการใช้ทุนทางวัฒนธรรมเป็นฐาน และปรับประยุกต์ให้สอดคล้องกับความท้าทายใหม่ของสังคม ตัวอย่างที่
ชัดเจน คือ เกษตรกรรุ่นใหม่ที่ยังคงใช้ความรู้เดิมเรื่องฤดูกาลและการจัดการดิน มาผสมผสานกับการเรียนรู้เทคโนโลยี
เกษตร การแปรรูปผลิตภัณฑ์ และการท าตลาดผ่านสื่อออนไลน์ ซึ่งแสดงให้เห็นถึงการใช้ทุนทางวัฒนธรรมเพื่อสร้างทุน
ทางเศรษฐกิจในแนวทางใหม่ที่ไม่ได้ละทิ้งอัตลักษณ์ของชุมชน แต่เป็นการตีความและต่อรองกับความหมายของความ
เป็นเกษตรรุ่นใหม่ หรือ young smart โดยอัตลักษณ์ที่เกิดขึ้นจากวิถีชีวิตเกษตรกรรมแบบปรับเปลี่ยนนี้ มีลักษณะ
ผสมผสานระหว่างคุณค่าดัง้เดิมและคุณค่าทางเศรษฐกิจสมัยใหม่ เป็นวัฒนธรรมที่สามารถเลา่เรือ่งราวได ้และมีศักยภาพ
ในการน าเสนอผ่านกิจกรรมเชิงสร้างสรรค์ เช่น การท่องเที่ยวเชิงเกษตร  ซึ่งเป็นแนวทางส าคัญในการออกแบบเส้นทาง
การท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมของชุมชนในอนาคต สรุปได้ว่าวิถีชีวิตเกษตรกรรมของต าบลทับผึ้งในปัจจุบันเป็นทุนทาง
วัฒนธรรมที่มีการปรับเปลี่ยนและด ารงอยู่ โดยวิวัฒนาการตามปัจจัยภายนอก คือนโยบายของรัฐ เช่น การท าโคก หนอง 
นา การท าเกษตรทฤษฎีใหม่ และการสร้างโอกาสใหม่โดยเกษตรกรรุน่ใหม่หันมาให้ความส าคัญเกี่ยวกับการบริโภคพืชผัก
ปลอดภัย เกษตรกรที่เป็นคนรุ่นใหม่จึงเป็นผู้สร้าง สืบทอด และเปลี่ยนแปลงลักษณะเกษตรกรรมให้มีความทันสมัย
ตอบสนองต่อตลาดและกระแสการบริโภคของคนในยุคปัจจุบัน  

3.2.2 อัตลักษณ์ภูมิปัญญาด้านอาหาร พบว่ามีอาหารพื้นถิ่นที่มีความโดดเด่นและมีเอกลักษณ์เฉพาะตัวบ่งบอก
ถึงลักษณะทางภูมิศาสตร์ของพื้นที่ได้ เมนูที่คัดเลือกให้เป็นเมนูพื้นถิ่น คือ ต้มกะทิปลาตะเพียน ทอดมันปลา แกงซ่อนหา 
แกงคั่วหอยขม แกงคั่วขนุน เมี่ยงค าสมุนไพร น้ าพริกปลา และขนมไทย ซึ่งเมนูเหล่านี้เป็นเมนูที่มีการสืบทอดมารุ่นต่อรุ่น 
และยังคงด ารงอยู่ในปัจจุบัน สามารถเช่ือมโยงให้เห็นถึงความอุดมสมบูรณ์และลักษณะทางภูมิศาสตร์ของพื้นที ่ดังนี ้ 



 
 

160 วารสารวจิัยราชภัฏกรุงเก่า ปีที ่12 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2568 

ต าบลทับผึ้งเป็นชุมชนที่ตั้งอยู่บนพื้นที่ซึ่งมีลักษณะทางภูมิศาสตร์เอื้อต่อความอุดมสมบูรณ์ทาง
ธรรมชาติ โดยเฉพาะการที่แม่น้ ายมไหลผ่านกลางต าบล ท าให้พื้นที่บริเวณนี้มีแหล่งน้ า พืชพรรณ และไร่นา ส่งผลให้ชุมชนมี
ทรัพยากรทางอาหารอย่างหลากหลายและยั่งยืน ชาวบ้านส่วนใหญ่มีวิถีชีวิตผูกพันกับการเกษตร การจับปลา และการใช้
พืชผักสมุนไพรในท้องถิ่น ซึ่งน าไปสู่การสร้างสรรค์อาหารพื้นถิ่นที่มีท้ังรสชาติ เอกลักษณ์ และความหมายเชิงวัฒนธรรม 

อาหารพื้นถิ่นในต าบลทับผึ้ง เช่น ขนมไทยโบราณ ทอดมันปลา ต้มกะทิปลาตะเพียน น้ าพริกปลา 
แกงซ่อนหา แกงคั่วหอยขม แกงคั่วขนุน และเมี่ยงค าสมุนไพร ล้วนเป็นเมนูที่ใช้วัตถุดิบซึ่งมีความสัมพันธ์เชิงพื้นที่ ที่มี
การปรุงแต่ง จัดสรร และน าเสนอสะท้อนรสนิยม ความเชื่อ และจิตวิญญาณของชุมชน ทั้งยังแสดงถึงความคิดสร้างสรรค์
เชิงสัญลักษณ์ เช่น การน าเส้นมะละกอมาสานเป็นรูปปลาตะเพียนในแกงซ่อนหา หรือการผสมสมุนไพรเพื่อสุขภาพใน
เมี่ยงค า ล้วนเป็นการแสดงออกถึงภูมิปัญญาในมิติที่ลึกซึ้งกว่ารสชาติอาหารเพียงอย่างเดียว 

กล่าวได้ว่าการด ารงอยู่ของภูมิปัญญาอาหารในต าบลทับผึ้งยังคงมีบทบาทในวิถีชีวิตร่วมสมัยของชุมชน
ในหลากหลายมิติ คือ 1) ด ารงอยู่ผ่านครัวเรือนและการถ่ายทอดระหว่างรุ่น คือ ครัวเรือนยังคงเป็นพื้นที่หลักในการเรียนรู้
ภูมิปัญญาอาหาร โดยเฉพาะผู้สูงอายุหรือแม่บ้านที่เป็นเจ้าของสูตรดั้งเดิม มีการถ่ายทอดทักษะการปรุงอาหารตั้งแต่การ
เลือกวัตถุดิบ การเตรียมเครื่องปรุง ไปจนถึงเทคนิคการปรุงผ่านการท าให้ดูและให้ลงมือท า ซึ่งถือเป็นการถ่ายทอดภูมิปัญญา
ระหว่างรุ่นสู่รุ่น 2) ด ารงอยู่ผ่านกลไกของชุมชน คือ ในปัจจุบันชุมชนมีการรวมกลุ่มของเกษตรกร วิสาหกิจชุมชน และกลุ่ม
อาชีพท้องถิ่น ที่น าภูมิปัญญาอาหารมาใช้ในกิจกรรมสร้างรายได้ เช่น การจ าหน่าย การจัดกิจกรรมการเรียนรู้อาหารพื้นถิ่น 
ซึ่งสะท้อนให้เห็นการประยุกต์ภูมิปัญญาดั้งเดิมให้ตอบโจทย์เศรษฐกิจปัจจุบัน และ 3) ด ารงอยู่ในฐานะทุนทางวัฒนธรรม
เพื่อการพัฒนา คือ การใช้ภูมิปัญญาอาหารเป็นองค์ประกอบส าคัญของการจัดท าเส้นทางการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมที่แสดง
ให้เห็นถึงศักยภาพของอาหารในการเป็นทุนทางวัฒนธรรมที่สามารถเช่ือมโยงอดีต ปัจจุบัน และอนาคตเข้าด้วยกันอย่าง
สร้างสรรค ์

ภูมิปัญญาอาหารในต าบลทับผึ้งจึงเป็นสิ่งที่เกิดจากการบูรณาการระหว่างทรัพยากรธรรมชาติกับภูมิ
ปัญญาทางวัฒนธรรม โดยมีพื้นท่ีทางภูมิศาสตร์เป็นปัจจัยตั้งต้น และมีผู้คนในชุมชนเป็นผู้สร้าง ถ่ายทอด และพัฒนาอย่าง
ต่อเนื่อง อาหารจึงไม่ใช่เพียงแคก่ารบริโภค แต่ยังเป็นสัญลักษณ์ของการด ารงอยู่ของวัฒนธรรมท้องถิ่นที่มีบทบาทชัดเจนใน
วิถีชีวิตของสังคมต าบลทับผึ้งในปัจจุบัน ทั้งนี้เมนูอาหารที่สามารถน ามาประยุกต์ใช้กับการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมและ 
บ่งบอกอัตลักษณ์ความเป็นตัวตนของต าบลทับผึ้งที่ชัดเจน คือ แกงซ่อนหา ต้มกะทิปลาตะเพียน แกงคั่วหอยขม ทอดมัน
ปลา น้ าพริกปลาแม่น้ ายม และเมี่ยงค า เนื่องจากสิ่งเหล่านี้สะท้อนให้เห็นความผูกพันระหว่างมนุษย์กับธรรมชาติรวมถึง
ความอุดมสมบูรณ์ทางภูมิศาสตร์ของพื้นที่  

3.2.3 อัตลักษณ์ด้านภูมิปัญญางานช่างฝีมือดั้งเดิม พบว่ายังมีผู้ประกอบอาชีพหัตถศิลป์ทั้งการแกะสลัก  
การประดิษฐ ์การจักสาน และการท าบายศรี ผลิตภัณฑ์ที่มีอัตลักษณ์โดดเด่น คือ การแกะสลักกะลามะพร้าว การแกะสลัก
เขาควายเป็นด้ามหนังสติ๊ก การประดิษฐ์สิ่งของจากกะลามะพร้าว ฝาชีลายผึ้ง และบายศรี  

ต าบลทับผึ้งมีการด ารงอยู่ของภูมิปัญญาด้านงานช่างฝีมือดั้งเดิมอย่างเด่นชัด ท่ามกลางความเปลี่ยนแปลง
ของสังคม เศรษฐกิจ และวัฒนธรรม ภูมิปัญญางานหัตถกรรมของชาวบ้านยังคงด ารงอยู่ผ่านการสืบทอด การปรับตัว  
และการพลวัตให้อยู่ในรูปแบบที่สอดคล้องกับชีวิตประจ าวันและความต้องการของยุคสมัย จากการศึกษาพบว่ายังมี 
ผู้ประกอบอาชีพช่างฝีมือในชุมชนที่สืบทอดองค์ความรู้จากรุ่นสู่รุ่น โดยเฉพาะงานหัตถศิลป์ที่ใช้วัสดุจากธรรมชาติในท้องถิ่น 
เช่น การแกะสลักกะลามะพร้าวให้เป็นภาชนะหรือของประดับตกแต่งบ้าน การประดิษฐ์ด้ามหนังสติ๊กจากเขาควายซึ่ง
สะท้อนทั้งทักษะฝีมือและภูมิปัญญาเชิงช่างในอดีต การน าส่วนประกอบของมะพร้าว เช่น เส้นใยหรือเปลือก มาใช้
สร้างสรรค์เป็นของแต่งบ้าน ตลอดจนงานบายศรีที่สะท้อนระบบความเช่ือและพิธีกรรมทางศาสนาที่ฝังแน่นในวิถีวัฒนธรรม
ของชุมชน งานช่างฝีมือเหล่านี้มีรากฐานมาจากความรู้เชิงปฏิบัติที่สืบต่อกันในครัวเรือน ชุมชน และพื้นที่ประกอบพิธีกรรม 
โดยเฉพาะงานที่เกี่ยวข้องกับพิธีกรรม เช่น บายศรียังคงมีบทบาทส าคัญในงานบุญ งานบวช และพิธีมงคลต่าง ๆ ซึ่งสะท้อน
ให้เห็นถึงความต่อเนื่องของวัฒนธรรมดั้งเดิมที่ ยังมีความหมายในชีวิตของผู้คน งานหัตถกรรมในต าบลทับผึ้งมี 
การปรับเปลี่ยนเพื่อให้สอดรับกับเง่ือนไขทางเศรษฐกิจและความต้องการของตลาด เช่น การแกะสลักกะลามะพร้าวที่เคยใช้



 
 

161 ARU Research Journal, Vol.12, No.3, September - December 2025        

ท าเป็นภาชนะในครัวเรือน ปัจจุบันถูกพัฒนาให้เป็นของขวัญ โล่รางวัล ของที่ระลึก หรือของตกแต่งบ้านที่สามารถจ าหน่าย
ได้ การประดิษฐ์หนังสติ๊กก็ไม่ได้มีเพียงไว้ใช้ล่าสัตว์เท่านั้น แต่ถูกผลิตเพื่อเป็นของสะสมเชิงวัฒนธรรมที่มีความสวยงาม  
สิ่งเหล่านี้ล้วนสะท้อนรากวัฒนธรรมและความเช่ือมโยงกับธรรมชาติ เห็นได้ว่าการด ารงอยู่ของงานช่างฝีมือมี 1) การด ารงอยู่
ในบริบทครัวเรือนและพิธีกรรม กล่าวคือ ด ารงอยู่ในระดับครัวเรือน โดยเฉพาะในกลุ่มผู้สูงอายุซึ่งยังคงมีบทบาทใน 
การถ่ายทอดภูมิปัญญาผ่านกระบวนการลงมือปฏิบัติ เช่น การฝึกท าบายศรีเพื่อใช้ในงานบุญ งานบวช งานแต่ง หรือการท า
ของใช้จากกะลามะพร้าวส าหรับใช้ในบ้าน ซึ่งกระบวนการเหล่านี้ไม่ได้เป็นเพียงการผลิตสิ่งของ แต่เป็นการสื่อสารความรู้ 
ความเช่ือ และวิธีคิดที่ฝังอยู่ในวัฒนธรรมท้องถิ่น ผู้ท างานบายศรี ช่างฝีมือไม่ได้เพียงรู้จักกระบวนการประดิษฐ์ แต่ยังต้อง
เข้าใจ ระบบสัญลักษณ์ขององค์ประกอบในบายศรี ความเช่ือเรื่องขวัญ และการประกอบพิธีกรรม ซึ่งสะท้อนความเช่ือที่มี 
ต่อจักรวาลและความสัมพันธ์ของมนุษย์กับสิ่งเหนือธรรมชาติ 2) การด ารงอยู่ในฐานะอาชีพและการแปลงรูปเชิงเศรษฐกิจ 
งานช่างฝีมือบางประเภท เช่น การแกะสลักกะลามะพร้าว การท าของตกแต่งจากส่วนประกอบของมะพร้าว และการท า
หนังสติ๊กจากเขาควาย ได้รับการปรับรูปแบบจากของใช้ในชีวิตประจ าวัน สู่การเป็นสินค้าหัตถกรรมที่มีคุณค่าทางศิลป์และ
ตอบโจทย์การบริโภคสมัยใหม่ โดยประยุกต์ใช้ภูมิปัญญาเพื่อเพิ่มมูลค่า เช่น การออกแบบลวดลายบนกะลาให้ร่วมสมัย 
มากขึ้น การใช้เทคนิคผสมผสานวัสดุธรรมชาติ เช่น ไม้ เชือก เส้นใยมะพร้าว การพัฒนาเรื่องเล่าของผลิตภัณฑ์ให้สื่อถึง 
อัตลักษณ์ของท้องถิ่น ซึ่งถือเป็นการปรับเปลี่ยนวัฒนธรรมให้สอดคล้องกับบริบทใหม่ โดยยังรักษาแก่นของวัฒนธรรมดั้งเดิม
เอาไว ้

สรุปได้ว่าการด ารงอยู่ของภูมิปัญญางานช่างฝีมือในต าบลทับผึ้งมีการพลวัต ปรับเปลี่ยน และสามารถผสานอดีต
กับปัจจุบันเข้าด้วยกันอย่างมีความหมาย งานฝีมือดั้งเดิมจึงมิได้เป็นเพียงสิ่งของหรือผลิตผล หากแต่เป็นสื่อทางวัฒนธรรม 
ที่แสดงให้เห็นถึง ความรู้ รสนิยม ความศรัทธา และอัตลักษณ์ ของชุมชนอย่างลึกซึ้ง ซึ่งยังคงด ารงอยู่และมีศักยภาพที่ 
จะพัฒนาเป็นทุนวัฒนธรรมเพื่อการเรียนรู้ การท่องเที่ยว และเศรษฐกิจสร้างสรรค์ในอนาคต ในแง่ของการพัฒนาสู่การ
ท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม สามารถน างานฝีมือเหล่านี้มาเป็นหนึ่งในกิจกรรมการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมให้นักท่องเที่ยวได้
เรียนรู้ รวมถึงน ามาเป็นของที่ระลึกหรือสินค้าทางการท่องเที่ยวได้ด้วย  

3.2.4 อัตลักษณ์ของพื้นที่ทางวัฒนธรรมที่หล่อหลอมความเช่ือและความศรัทธาของคนในต าบลทับผึ้ง ได้แก่ 
วัดวาอารามในพื้นที่ที่กระจายอยู่เกือบทุกหมู่บ้าน นอกจากนี้ยังมีสถาปัตยกรรมที่สร้างขึ้นจากความศรัทธาของคนในชุมชน 
ได้แก่ สะพานแขวน “สมปรารถนาประชาราษฎร์” ซึ่งสะท้อนให้เห็นถึงความสามัคคีของคนในชุมชนได้อย่างชัดเจน 

ต าบลทับผึ้ ง จั งหวัดสุโขทัย เป็นชุมชนที่ตั้ งอยู่ริมแม่น้ ายม ซึ่ งมีความอุดมสมบูรณ์ทั้ งในเชิง
ทรัพยากรธรรมชาติและวัฒนธรรม ประชาชนในพื้นที่มีวิถีชีวิตที่ผูกพันอย่างแนบแน่นกับศาสนาพุทธ วัดไม่ได้เป็นเพียง
สถานท่ีประกอบศาสนพิธีเท่านั้น หากแต่ยังเป็นพ้ืนท่ีกลางในการรวมกลุ่มสังคม จิตวิญญาณ และวัฒนธรรม ที่มีบทบาท
ส าคัญต่อการผลิตซ้ าทางวัฒนธรรมของชุมชน อธิบายได้ดังนี ้

1) วัดในฐานะพื้นที่ทางความเช่ือและศูนย์กลางชุมชน ในต าบลทับผึ้งมีวัดกระจายอยู่แทบทุกหมู่บ้าน 
ซึ่งแต่ละวัดล้วนเป็นจุดศูนย์กลางของกิจกรรมในชุมชน ทั้งในด้านศาสนา การศึกษา และวัฒนธรรม ตัวอย่างส าคัญ ได้แก่ 
วัดราษฎร์ศรัทธาราม มีการจัดตั้งพิพิธภัณฑ์ชุมชนภายในวัด เป็นพื้นที่ส าหรับรวบรวมวัตถุโบราณ เครื่องใช้พื้นบ้าน และ
ประวัติศาสตร์ท้องถิ่น เพื่อให้เยาวชนและประชาชนท่ัวไปได้ศึกษาเรียนรู้ วัดเตว็ดกลาง มีประติมากรรมปูนปั้นที่บอกเล่า
เรื่องราวในชาดก และคติธรรมเรื่องบุญคุณโทษ ผ่านประติมากรรมพื้นบ้าน ซึ่งท าหน้าที่เป็นสื่อการเรียนรู้ทางศาสนาใน
รูปแบบนามธรรม วัดเกาะวงษ์เกียรติ์สร้างสถาปัตยกรรมวิหารลอยน้ า เป็นสถานท่ีจัดงานบุญ งานเทศกาล และกิจกรรม
ทางศาสนาในระดับต าบล 

2) การผลิตซ้ าทางวัฒนธรรมผ่านวัดในฐานะศูนย์กลางการเรียนรู้  วัดเป็นพื้นที่การเรียนรู้ (learning 
space) ที่ชุมชนใช้เพื่อผลิตซ้ าความรู้ ความเชื่อ และอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมของตนเองให้แก่คนรุ่นใหม่ เช่น การจัดตั้ง
พิพิธภัณฑ์ในวัดราษฎร์ศรัทธาราม คือการสร้างพื้นที่เพื่อจัดการความทรงจ าของชุมชน (community memory) 
ในขณะที่ปูนปั้นเรื่องชาดกในวัดเตว็ดกลางท าหน้าที่เป็นสื่อการเรียนรู้เชิงศิลปะและศีลธรรม และวิหารลอยน้ าของวัด



 
 

162 วารสารวจิัยราชภัฏกรุงเก่า ปีที ่12 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2568 

เกาะวงษ์เกียรติ์ท าหน้าท่ีเป็นพื้นที่แสดงออกทางวัฒนธรรม ที่สามารถปรับใช้ได้ตามบริบทของกิจกรรม นับเป็นการผลิต
ซ้ าทางวัฒนธรรม ที่เปิดให้ผู้คนมีปฏิสัมพันธ์ ให้ความรู้และตระหนักถึงคุณค่า ซึ่งสามารถถ่ายทอดและปรับเปลี่ยนได้ 

3) ความเชื่อและความศรัทธาในบริบทของการด ารงอยู่ร่วมสมัย การด ารงอยู่ของวัดในต าบลทับผึ้งเป็น
สถานท่ีที่ยังคงรักษาประเพณีเดิม และตอบสนองต่อบริบทใหม่ของสังคม เช่น การใช้วัดเป็นที่ฝึกอาชีพของกลุ่มผู้สูงอายุ
ทีท่ าบายศรี การใช้พื้นที่วัดเป็นสถานท่ีประชุม ปรึกษาหารือ และวางแผนพัฒนาชุมชน รวมถึงการใช้พื้นที่วัดเพื่อส่งเสริม
งานเทศกาลประเพณีที่เกี่ยวเนื่องกับศาสนา เช่น ประเพณีลอยกระทงที่จัดร่วมกับองค์การบริหารส่วนต าบลทับผึ้ง 
ทั้งหมดนี้ช้ีให้เห็นว่า วัดคือ สถานที่ทางจิตวิญญาณ ที่หล่อหลอมคนในชุมชนผ่านกระบวนการผลิตซ้ าเชิงวัฒนธรรม ซึ่ง
ผสมผสานท้ังพิธีกรรม ความรู้ การเรียนรู้ร่วมกัน และความศรัทธา 

สะพานแขวน “สมปรารถนาประชาราษฎร์” เป็นสะพานทอดผ่านแม่น้ ายม เช่ือมระหว่างวัดราษฎร์
ศรัทธารามกับวัดเตว็ดกลาง  สะพานนี้เป็นสัญลักษณ์ทางวัฒนธรรมที่ส าคัญของต าบลทับผึ้ง กล่าวคือสะพานไม่ได้เป็น
เพียงสิ่งก่อสร้างเพื่อใช้สัญจร หากแต่เป็นสิ่งที่เกิดจากแรงศรัทธาและความร่วมแรงร่วมใจของคนในชุมชน ซึ่งสะท้อนถึง
คุณค่าเชิงสัญลักษณ์ในระดับลึก ทั้งในมิติของความสมหวัง (ตามช่ือสะพาน) และ “ประชาราษฎร์” ที่หมายถึงพลังของ
ประชาชนท่ีร่วมกันสร้างสะพาน สะพานแห่งนี้อาจเปรียบได้กับ “โครงสร้างเชิงพิธีกรรม” (ritualized structure) ที่มีนัย
เชิงสัญลักษณ์ กล่าวคือ การเดินข้ามสะพานไม่เพียงแค่เป็นการข้ามทางกายภาพ แต่เป็นการเช่ือมต่อระหว่างหมู่บ้าน 
ระหว่างจิตวิญญาณของผู้คน และระหว่างความหวังกับความจริง สอดคล้องกับความเช่ือความศรัทธาของชาวบ้านที่มี
การจัดกิจกรรมแขวนกระดิ่งบนราวเชือกสะพานสมปรารถนาประชาราษฎร์ กลางล าน้ ายม และอธิษฐานขอพรให้ส าเร็จ
สมหวัง สะพานจึงท าหน้าที่เป็นพ้ืนท่ีแห่งความศรัทธาร่วม ที่ไม่จ ากัดอยู่เพียงพิธีกรรมทางศาสนา แต่ยังรวมถึงพิธีกรรม
ทางสังคม เช่น งานประเพณีท้องถิ่น กิจกรรมเดินขบวนทอดผ้าป่า หรือแม้แต่กิจกรรมของเยาวชนที่จัดขึ้นเพื่อสืบสาน
วัฒนธรรม ซึ่งสามารถขยายผลสู่การก าหนดสถานท่ีและกิจกรรมของการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมได้ 

เห็นได้ว่าพื้นที่ทางวัฒนธรรมในต าบลทับผึ้ง โดยเฉพาะวัดริมแม่น้ ายม ไม่ได้ด ารงอยู่ในฐานะวัตถุทาง
ศาสนาเท่านั้น แต่ยังเป็นพื้นที่ของการผลิตซ้ าความเชื่อ การถ่ายทอดคุณค่าทางศีลธรรม และการสร้างความสามัคคีของ
ชุมชนไม่ว่าจะเป็นพิพิธภัณฑ์ วัดที่มีปูนปั้นชาดก หรือวิหารลอยน้ า ทุกสิ่งล้วนสะท้อนให้เห็นถึงพลวัตของชุมชนในการ
รักษา ปรับ และแปลงรูปวัฒนธรรมอย่างเหมาะสม โดยไม่หลุดจากแก่นของจิตวิญญาณแบบไทยพุทธดั้งเดิม ดังนั้นวัดใน
ต าบลทับผึ้งจึงเป็นมากกว่าสถาปัตยกรรมหรือสถานที่ศักดิ์สิทธิ์  หากแต่เป็นทุนทางวัฒนธรรมที่สามารถเช่ือมโยงอดีต 
ปัจจุบัน และอนาคตของชุมชนเข้าด้วยกัน 
 
4.  อภิปรายผล  

 4.1 ทุนทางวัฒนธรรมของต าบลทับผึ้ง อ าเภอศรีส าโรง จังหวัดสุโขทัย 
ผลการศึกษาทุนทางวัฒนธรรมของต าบลทับผึ้ง อ าเภอศรีส าโรง จังหวัดสุโขทัย ผ่านข้อมูลปฐมภูมิ โดยการ

สัมภาษณ์ ด้านวรรณกรรมพื้นบ้านและภาษา ศิลปะการแสดง แนวปฏิบัติทางสังคม พิธีกรรมประเพณี และเทศกาล ความรู้
และการปฏิบัติเกี่ยวกับธรรมชาติและจักรวาล งานช่างฝีมือดั้งเดิม และการเล่นพื้นบ้าน กีฬาพื้นบ้าน และศิลปะการต่อสู้
ป้องกันตัว ปรากฏทุนอันเป็นมรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรมที่จับต้องไม่ได้และจับต้องได้ จ านวน 122 รายการ จ าแนกเป็น
มรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรมที่จับต้องไม่ได้ 114 รายการ และมรดกภูมิปัญญาที่จับต้องได้ 8 รายการ จากผลการวิจัย 
แสดงให้เห็นว่าต าบลทับผึ้งมีทุนทางวัฒนธรรมที่แสดงอัตลักษณ์สอดคล้องกับลักษณะทางภูมิศาสตร์ ความหลากหลาย 
ทางชีวภาพและวัฒนธรรมของผู้คน ซึ่งทุนทางวัฒนธรรมเหล่านี้มีการสืบทอด การด ารงอยู่ และมีพลวัตตามยุคสมัยของ
สังคมที่เปลี่ยนแปลง สอดคล้องกับงานวิจัยของ ณัฐดนัย เกิดมี และกษิด์เดช เนื่องจ านงค์ (2566) ที่ศึกษาการจัดการมรดก 
ภูมิปัญญาทางวัฒนธรรมเพื่อการพัฒนาที่ยั่งยืน: กรณีศึกษาประเพณีเลี้ยงผีดงปู่แสะ-ย่าแสะ มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษา
รูปแบบการจัดการประเพณีเลี้ยงผีดงปู่แสะ-ย่าแสะในฐานะมรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรม และพิจารณาบทบาทของ
ประเพณีนี้ในการพัฒนาที่ยั่งยืนของชุมชนผลการศึกษาช้ีให้เห็นว่าประเพณีดังกล่าวไม่เพียงแต่แสดงถึงความเช่ือและ
ความสัมพันธ์ระหว่างคนกับธรรมชาติ แต่ยังเป็นกลไกส าคัญในการจัดการทรัพยากรธรรมชาติในพื้นที่ และส่งเสริมความ



 
 

163 ARU Research Journal, Vol.12, No.3, September - December 2025        

สามัคคีในชุมชน จึงเป็นต้นแบบของการใช้มรดกทางวัฒนธรรมเพื่อการพัฒนาที่ยั่งยืน นอกจากนี้ องค์การยูเนสโก (2563)  
ได้กล่าวถึงมรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรมและการพัฒนาอย่างยั่งยืน เพื่อเสนอแนวทางการบูรณาการมรดกภูมิปัญญาทาง
วัฒนธรรมเข้ากับกระบวนการพัฒนาอย่างยั่งยืน โดยเช่ือมโยงมิติทางวัฒนธรรมกับเศรษฐกิจ สังคม และสิ่งแวดล้อม ระบุว่า
การอนุรักษ์และส่งเสริมภูมิปัญญาท้องถิ่น เช่น พิธีกรรม ศิลปะการแสดง หัตถกรรมพื้นบ้าน และความรู้เกี่ยวกับธรรมชาติ 
สามารถเสริมสร้างอัตลักษณ์ สร้างงาน และลดความเหลื่อมล้ าในระดับชุมชนได้อย่างยั่งยืน หากมีการบริหารจัดการอย่างมี
ส่วนร่วมและเคารพต่อบริบทท้องถิ่น  

4.2 อัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมเพื่อต่อยอดสู่การท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม  
ทุนทางวัฒนธรรมของต าบลทับผึ้งมีอัตลักษณ์ที่ความหลากหลายและยังคงด ารงอยู่ในวิถีชีวิตของชุมชนอย่าง

ชัดเจน โดยสามารถจ าแนกออกเป็น 4 มิติ ได้แก่ 1) อัตลักษณ์ด้านวิถีชีวิตเกษตรกรรม ที่ประชาชนยังคงสืบสานวิถีชีวิต
เกษตรกรรมดั้งเดิม เช่น การปลูกข้าว การเลี้ยงสัตว ์และการใช้ทรัพยากรท้องถิ่นตามฤดูกาล ควบคู่กับการปรับใช้เทคโนโลยี
ร่วมสมัย เช่น การปลูกพืชไฮโดรโปนิกส์ และการท าเกษตรทฤษฎีใหม่ แสดงถึงกระบวนการผลิตซ้ าทางวัฒนธรรม และ
การปรับตัวของภูมิปัญญาท้องถิ่นให้สอดคล้องกับบริบทปัจจุบัน 2) ภูมิปัญญาอาหารพื้นถิ่น อาหารพื้นถิ่น เช่น แกงซ่อนหา 
เมี่ยงค าสมุนไพร แกงคั่วหอยขม เป็นต้น เป็นภูมิปัญญาอาหารที่เช่ือมโยงกับลักษณะทางภูมิศาสตร์ วัตถุดิบ และระบบ 
ความเชื่อในชุมชน ถ่ายทอดกันผ่านครัวเรือนและกลไกชุมชน ผลการศึกษาช้ีว่า อาหารพื้นถิ่นมีบทบาทในสามระดับ คือ 
(1) การเรียนรู้ในครัวเรือน (2) การสร้างรายได้สร้างอาชีพ และ (3) การส่งเสริมการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม 3) งานหัตถกรรม
พื้นบ้าน งานจักสาน แกะสลักกะลามะพร้าว และการท าบายศรี ยังคงปรากฏในชุมชน ทั้งในบริบทของพิธีกรรมและ
เศรษฐกิจ การด ารงอยู่ของงานหัตถกรรมดั้งเดิมแสดงให้เห็นถึงความรู้เชิงปฏิบัติ  (tacit knowledge) ที่สืบทอดผ่าน
ประสบการณ์ตรง อีกท้ังยังมีการแปลงรูปให้สอดคล้องกับความต้องการของสังคมร่วมสมัย เช่น การผลิตของที่ระลึกเพื่อ
จ าหน่าย ซึ่งสะท้อนถึงศักยภาพของทุนวัฒนธรรมในการพัฒนาไปสู่การท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม และ 4) พื้นที่ทางวัฒนธรรม 
วัดวาอารามและพิพิธภัณฑ์เป็นพ้ืนท่ีกลางของการเรียนรู้และการผลิตซ้ าความเชื่อ เช่น พิพิธภัณฑ์วัดราษฎร์ศรัทธาราม  
ปูนปั้นเรื่องชาดกที่วัดเตว็ดกลาง และวิหารลอยน้ าที่วัดเกาะวงษ์เกียรติ์ รวมถึงสะพานสมปรารถนาประชาราษฎร์ ที่ท าหน้าที่
เช่ือมโยงทั้งเชิงสังคม จิตวิญญาณ และวัฒนธรรม เป็นสัญลักษณ์ของความร่วมแรงร่วมใจของชุมชน สอดคล้องกับ
ผลการวิจัยของ รัตนพล ช่ืนค้า และคณะ (2562) เรื่อง การรวบรวมและจัดเก็บข้อมูลมรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรม 
(ละครลิง) มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษารูปแบบและกระบวนการรวบรวมข้อมูลเกี่ยวกับละครลิง ซึ่งเป็นศิลปะการแสดงพื้นบ้าน
ของไทยที่มีคุณค่าทางวัฒนธรรมสูง ผลการวิจัยพบว่าละครลิงเป็นศิลปะการแสดงที่มีความโดดเด่นด้านเนื้อหา การใช้ภาษา
รูปแบบพื้นถิ่น และการสื่อสารแบบเฉพาะตัว ซึ่งมีบทบาททั้งในด้านความบันเทิงและการสะท้อนค่านิยมทางสังคม  
การรวบรวมข้อมูลอย่างเป็นระบบจึงมีความจ าเป็นต่อการอนุรักษ์และถ่ายทอดศิลปะแขนงนี้ไปสู่คนรุ่นใหม่ และผลการวิจัย
ของ ดวงรักษ์ จันแตง (2563)  ที่ศึกษาเรื่องการจัดการความรู้มรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรมผ่านชุมชนมีส่วนร่วม  
มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษากระบวนการจัดการความรู้เกี่ยวกับมรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรมในชุมชน โดยเน้นการมีส่วนร่วม
ของชุมชนในการรวบรวม ถ่ายทอด และพัฒนาองค์ความรู้พื้นบ้าน ผลการวิจัยพบว่าการจัดการความรู้โดยชุมชนมีส่วนร่วม
สามารถช่วยรักษาและส่งต่อมรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรมได้อย่างมีประสิทธิภาพ โดยกระบวนการมีทั้งการบันทึกองค์
ความรู้ การถ่ายทอดผ่านพิธีกรรม การจัดกิจกรรมฝึกอบรม และการมีผู้น าทางวัฒนธรรมในชุมชนเป็นศูนย์กลางของ 
การเรียนรู้ 
 จากผลการศึกษาเรื่องเล่าเรื่องราวชาวทับผึ้งพบว่าทุนทางวัฒนธรรมในอดีตและปัจจุบันมีความหลากหลาย 
และเชื่อมโยงกับลักษณะทางภูมิศาสตร์ของพื้นที่ซึ่งเป็นที่ราบลุ่มริมแม่น้ ายม ก่อให้เกิดเป็นวิถีชีวิต อาชีพ ความเช่ือและ
แนวปฏิบัติของผู้คน กลายเป็นอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมของต าบลทับผึ้ง อ าเภอศรีส าโรง จังหวัดสุโขทัย แม้ว่าในปัจจุบัน
จะมีการพลวัตของวัฒนธรรมและภูมิปัญญาให้เข้ากับยุคสมัย แต่ก็ยังคงธ ารงรักษาอัตลักษณ์และสร้างสรรค์วัฒนธรรม
ใหม่ท่ีมีรากฐานจากวัฒนธรรมเดิมได้ จึงกล่าวได้ว่าทุนทางวัฒนธรรมของต าบลทับผึ้งเป็นระบบองค์ความรู้ที่มีการด ารง
อยู ่มีอัตลักษณ์วัฒนธรรม และมีการพลวัตเพื่อให้เข้ากับยุคสมัยและการเปลี่ยนแปลงของสังคม  
 



 
 

164 วารสารวจิัยราชภัฏกรุงเก่า ปีที ่12 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2568 

5.  ข้อเสนอแนะ 
      5.1 ข้อเสนอแนะในการด าเนินการวิจัย  

5.1.1 สามารถขยายการน าเสนอผลการวิจัยใหเ้ชื่อมโยงตัวอย่างจากพื้นที่เพ่ือให้เห็นภาพความโดดเด่นของทุน
วัฒนธรรมได้ชัดเจนยิ่งข้ึน 

5.1.2 อาจเพิ่มข้อเสนอเชิงประยุกต์ส าหรับชุมชนหรือหน่วยงานท้องถิ่นเพื่อให้น าผลวิจัยไปใช้ในการจัดท า
เส้นทางท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมของชุมชนได้ 
      5.2 ข้อเสนอแนะในการวิจัยคร้ังต่อไป  

5.2.1 ศึกษามุมมองและบทบาทของคนรุ่นใหม่ต่อการสืบทอดและปรับตัวของทุนวัฒนธรรมในชุมชน 
5.2.2 เปรียบเทียบทุนวัฒนธรรมของต าบลทับผึ้งกับพ้ืนท่ีใกล้เคียงเพื่อช้ีชัดลักษณะอัตลักษณเ์ฉพาะถิ่น 
5.2.3 ทดลองออกแบบและประเมนิเส้นทางท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมเพื่อใช้ข้อมูลน าไปสู่การพัฒนาจริง 
5.2.4 ศึกษาแนวทางพัฒนาผลิตภัณฑ์หรือกิจกรรมท้องถิ่นที่ใช้เรื่องเล่าและภูมิปัญญาเป็นฐานเพื่อเศรษฐกิจ

สร้างสรรค์ 
 
6.  กิตติกรรมประกาศ  

บทความนี้เป็นส่วนหนึ่งของงานวิจัย เรื่อง เรื่องเล่าเรื่องราวชาวทับผึ้ง : การศึกษาทุนทางวัฒนธรรมสู่การจัดการ
ท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมของต าบลทับผึ้ง อ าเภอศรีส าโรง จังหวัดสุโขทัย ได้รับทุนอุดหนุนการวิจัยจากมหาวิทยาลัยราชภัฏ
พิบูลสงคราม 
 
7. เอกสารอ้างอิง   
ขวัญชนก นัยจรัญ, และกฤษณา ชาญณรงค์. (2561). รายงานการวจิัยเรื่องการศึกษามรดกภูมิปญัญาทางวัฒนธรรมของ

ต าบลหนองกะท้าว อ าเภอนครไทย จังหวัดพิษณุโลก. มหาวิทยาลัยราชภัฏพิบูลสงคราม. 
ขวัญชนก นัยจรัญ, วาสินี มีเครือเอี่ยม, และอรรถพล รอดแก้ว. (2565). การใช้เรื่องเล่าและภูมิปัญญาพื้นบ้านในการพัฒนา

บรรจุภัณฑ์น้ าตาลโตนดของต าบลบ้านยาง อ าเภอวัดโบสถ์ จังหวัดพิษณุโลก. วิวิธวรรณสาร, 6(2), 137-154.  
คณะกรรมการส่งเสรมิและรักษามรดกภมูิปัญญาทางวัฒนธรรม. (2560). การก าหนดลักษณะของมรดกภูมิปัญญาทาง

วัฒนธรรม พ.ศ.2560. http://ich.culture.go.th/images/stories/ich-pdf/160.pdf 
ณัฐดนัย เกดิมี, และกษิดเ์ดช เนื่องจ านงค์. (2566). การจัดการมรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรมเพื่อการพัฒนาท่ียั่งยืน: 

กรณีศึกษาประเพณีเลี้ยงผดีงปู่แสะ-ย่าแสะ. วารสารวัฒนธรรมและการพัฒนา, 22(1), 95-112. 
ดวงรักษ์ จันแตง. (2563). การจัดการความรูม้รดกภูมิปญัญาทางวฒันธรรมผ่านชุมชนมีส่วนร่วม. วารสารศิลปศาสตร์ 

มหาวิทยาลยัอุบลราชธานี, 21(1), 123-140.  
ยศ สันตสมบัต.ิ (2556). มนุษย์กับวัฒนธรรม. (พิมพ์ครั้งท่ี 4). ส านกัพิมพ์มหาวิทยาลยัธรรมศาสตร์. 
รัตนพล ช่ืนค้า, ชวพันธุ์ เพชรไกร, และปาริฉัตร พิมล. (2562). รายงานวิจัยโครงการรวบรวมและจดัเก็บข้อมูลมรดก   

ภูมิปัญญาทางวัฒนธรรม (ละครลงิ). มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์. https://kukr.lib.ku.ac.th/ 
kukr_es/index.php?/BKN_HUMAN/search_detail/result/298069  

วิมล วิโรจพันธุ์, ประชิด สกณุะพฒัน์, และกนิษฐา เชยกีวงศ์. (2551). มรดกทางวัฒนธรรม “ภาคเหนือ”. แสงดาว.     
ศิราพร ณ ถลาง. (2562). “คติชนสร้างสรรค์”: บทสังเคราะห์และทฤษฎี (พิมพ์ครั้งที่ 2). ศูนย์มานุษยวิทยาสิริธร (องค์การ

มหาชน). 
ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร. (2566). การท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม: นครชัยศรี. https://culturio.sac.or.th/learning/activity/35 

องค์การยูเนสโก. (2563). มรดกภมูิปัญญาทางวัฒนธรรมและการพฒันาอย่างยั่งยืน. 
https://ich.unesco.org/doc/src/34299-TH.pdf 

https://culturio.sac.or.th/learning/activity/35


 
 

165 ARU Research Journal, Vol.12, No.3, September - December 2025        

Bourdieu, P. (1986). The forms of capital. In J. Richardson (Ed.), Handbook of theory and research for 
the sociology of education (pp. 241-258). Greenwood. 

Geertz, C. (1973). The interpretation of cultures. Basic Books. 
Hall, S. (1996). Introduction: Who needs ‘identity’? In S. Hall, & P. du Gay (Eds.), Questions of cultural 

identity (pp. 1-17). Sage. 
Williams, R. (1977). Marxism and literature. Oxford University Press. 


