
สถานภาพของตัวอ่อนมนุษย์
ตามค�ำสอนของพระศาสนจักรโรมันคาทอลิก

Status of Human Embryo According 
to the Roman Catholic Teaching. 

ณัฐพงษ์ แสนสุริวงศ์ 

* ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาเทววิทยาจริยธรรม คณะศาสนศาสตร์ วิทยาลัยแสงธรรม

บาทหลวง ดร.เชิดชัย เลิศจิตรเลขา 

* สาขาวิชาเทววิทยาจริยธรรม คณะศาสนศาสตร์ วิทยาลัยแสงธรรม

Nattapong Seansooriwong 

* Master of Arts Program in Moral Theology, Faculty of Theology, Saengtham College.

Rev.Dr.Cherdchai Lertjitlekha 

* Moral Theology Program, Faculty of Theology, Saengtham College.

ข้อมูลบทความ

* รับบทความ	  21 กันยายน 2565

* แจ้งแก้ไข	  13 กุมภาพันธ์ 2566

* ตอบรับบทความ	  2 มีนาคม 2566



197

ณัฐพงษ์ แสนสุริวงศ์ และ เชิดชัย เลิศจิตรเลขา       

ปีที่ 15 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2023/2566

บทคัดย่อ 	 การวจิยัเชิงเอกสารนีม้จีดุประสงค์  (1)  เพือ่ศึกษาข้อค�ำสอนเรือ่ง

สถานภาพตัวอ่อนมนุษย์ตามค�ำสอนของพระศาสนจักรโรมันคาทอลิก 

(2)  เพื่อศึกษาความเข้าใจเก่ียวกับสถานภาพของตัวอ่อนมนุษย์จากมุม

มองต่างๆ  เช่น  มุมมองด้านปรัชญา  สังคม  สรีรวิทยาและกฎหมาย 

	 ผลการวิจัยพบว่า 

	 1.  ข้อค�ำสอนของพระศาสนจักรโรมนัคาทอลิกในเร่ืองสถานภาพ

ตวัอ่อนมนษุย์จากเอกสารพระสมณสาสน์เรือ่งของขวญัแห่งชวีติ  (Donum 

Vitae)  และ  เอกสารศักด์ิศรีของบุคคล  (Dignitas  Personae)  มีดังนี ้

ตวัอ่อนมนษุย์นัน้มสีถานภาพอยู ่ 2  ประการคอื  1)  สถานภาพความเป็น

ชีวิตของตัวอ่อนมนุษย์  กล่าวคือ  ตัวอ่อนมนุษย์มีชีวิตของมนุษย์อย่าง

แท้จริง  โดยชีวิตที่เขามีนั้นมันเร่ิมต้ังแต่ช่วงเวลาของการปฏิสนธิ  และ

เป็นชวีติทีพ่ระเจ้าได้ทรงประทานให้ซึง่เป็นของขวญัอนัล�ำ้ค่า  2)  สถาน 

ภาพความเป็นบุคคลของตัวอ่อนมนุษย์  โดยส�ำหรับพระศาสนจักร

โรมนัคาทอลกิแล้วไม่ได้สอนอย่างชดัเจนว่าความเป็นบคุคลของตัวอ่อน

มนษุย์เกดิข้ึนเมือ่ใด  หากแต่ได้สอนว่า  ตัวอ่อนมนษุย์จะต้องได้รบัความ

เคารพเหมือนกับมนุษย์ทั่วไปกล่าวคือ  พระศาสนจักรโรมันคาทอลิก

ปรารถนาอย่างยิง่ทีจ่ะให้ทกุคนได้เข้าใจ  และยอมรับว่าตัวอ่อนมนษุย์มี

ชวีติอย่างแน่นอน  ซึง่การมชีวีตินีเ้องเรยีกร้องให้เราต้องเคารพว่าตวัอ่อน

มนุษย์นั้นเป็นบุคคลแล้ว

	 2.  จากการศึกษาถึงความเข้าใจเกี่ยวกับสถานภาพของตัวอ่อน

มนุษย์จากมุมมองต่างๆ  เช่น  มุมมองด้านปรัชญา  สังคม  สรีรวิทยา 

และกฎหมาย  พบว่า  ไม่สามารถน�ำมาอธิบายความเป็นบุคคลเพื่อที่จะ

ปกป้องตัวอ่อนมนุษย์ได้  เพราะในแต่ละมุมมองนั้นมีความแตกต่างกัน

อย่างมาก  ในเรื่องจุดเริ่มต้นที่จะสามารถยอมรับได้ว่าตัวอ่อนมนุษย์นั้น

เป็นบุคคล 

ค�ำส�ำคัญ:		 สถานภาพของตัวอ่อนมนุษย์

	 	 	 ค�ำสอนของพระศาสนจักรโรมันคาทอลิก

	 	 	 เอกสารพระสมณสาสน์เรื่องของขวัญแห่งชีวิต

	 	 	 เอกสารศักดิ์ศรีของบุคคล



สถานภาพของตวัอ่อนมนษุย์ตามค�ำสอนของพระศาสนจกัรโรมนัคาทอลกิ

วารสารวิชาการ วิทยาลัยแสงธรรม198

Abstract 	 The  purposes  of  this  documentary  research  were: 

(1)  to  study  about  the  status  of  human  embryo  according 

to  the  teaching  of  the  Roman  Catholic  Church;  and  (2) 

to  explore  the  understanding  of  the  status  of  human 

embryo  from  various  perspectives  such  as  philosophy, 

social  sciences,  physiology  and  laws. 

	 The  results  of  this  research  reveal:

	 (1)  in  Donum  Vitae  and  Dignitas  Personae,  the 

Roman  Catholic  Church  teaches  that  the  life  of  human 

embryo  is  a  human  life.  It  starts  from  the moment  of 

fertilization  and  it  is  a  precious  gift  of  God.  In  addition, 

even  though  the  Catholic  Church  does  not  state  very 

clearly  when  the  status  of  a  human  person  begins,  the 

Church  demands  us  to  respect  the  human  embryo  as 

a  human  person.

	 (2)  The  studies  from  various  perspectives  including 

the  perspectives  of  philosophy,  physiology,  social  sciences 

and  laws  revealed  that  they  have  different  views  on 

the  status  of  human  embryo.  They  do  not  inform  clearly 

when we  should  respect  and  protect  human  embryo  as 

a  human  person.  Therefore,  all  of  these  perspectives  can-

not  be  referred  as  a  firm  foundation  of  determining when 

a  human  person  begins. 

Keywords:	 Status  of  Human  Embryo

	 	 	 Roman  Catholic  Teaching

	 	 	 Donum  Vitae

	 	 	 Dignitas  Personae



199ปีที่ 15 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2023/2566

ณัฐพงษ์ แสนสุริวงศ์ และ เชิดชัย เลิศจิตรเลขา       

ความส�ำคัญของเนื้อหา

	 คริสต์ศาสนาสอนว่า  “ชวีติเป็นของขวญัอันล�ำ้ค่าทีพ่ระเจ้าได้ประทานให้กบัมนษุย์”  (Donum 

vitae  ข้อที่  1)  พระองค์ทรงมอบความรับผิดชอบให้แก่มนุษย์ที่จะรักษาของขวัญชิ้นนี้อย่างดีที ่

สุดเพราะพระคัมภีร์กล่าวว่า  “พระเจ้าทรงสร้างมนุษย์ตามภาพลักษณ์ของพระองค์  พระองค์ทรง

สร้างเขาตามภาพลกัษณ์ของพระเจ้า  พระองค์ทรงสร้างเขาให้เป็นชายและหญงิ”  (ปฐก.  1:27)และ

ทรงมอบหมายอ�ำนาจให้พวกเขา  คอื  “จงปกครองแผ่นดิน”  (ปฐก.  1:28)  เพ่ือมนษุย์จะได้อยูร่่วม

กนัอย่างสนัตสิขุซึง่ค�ำสอนพืน้ฐานนีจ้ะต้องเป็นหวัใจส�ำคญัในการไตร่ตรองเพ่ือชีแ้จงต่อปัญหาทาง

จรยิธรรมของการแทรกแซงชวีติมนษุย์  ท่ีเกดิจากเทคโนโลยทีางการแพทย์เพือ่ช่วยการเจรญิพนัธุ ์

(Assisted  Reproductive  Technologies)  ซึ่งมีเทคนิคต่างๆ  ที่แตกต่างกันออกไป 

เช่น  GIFT  (Gamete  intrafallopian  tube  transfer),  IVF  (In  vitro  fertilization  และ  sur-

rogacy)  ฯลฯ  โดยปัญหาการท�ำลายตัวอ่อนมนุษย์ท่ีเกิดจากการใช้เทคโนโลยีทางการแพทย์เพื่อ 

ช่วยการเจริญพันธุ์  สามารถสรุปได้ดังนี้

	 1.  ปัญหาตวัอ่อนมนษุย์ทีเ่หลอื  เนือ่งจากการใช้เทคโนโลยทีางการแพทย์เพือ่ช่วยการเจรญิ

พนัธุ ์ มรีาคาค่อนข้างสูงและมค่ีาใช้จ่ายมาก  การกระท�ำแต่ละครัง้จงึต้องการตวัอ่อนมนษุย์ทีส่�ำรอง

ไว้  หากว่าการปฏิสนธิในครั้งแรกล้มเหลว  ในทางปฏิบัติจึงพยายามผสมไข่และเชื้ออสุจิหลายๆ 

ฟอง  เพื่อให้เกิดตัวอ่อนมนุษย์  (Human  Embryo)  หลายตัวและน�ำกลับไปในครรภ์ของมารดา 

ประมาณ  3-4  ตวั  ซึง่ตวัอ่อนมนษุย์  มโีอกาสต้ังครรภ์ตัวละ  20%  ดังนัน้  เมือ่การปฏสินธปิระสบ

ความส�ำเร็จ  ปัญหาที่ตามมาคือตัวอ่อนมนุษย์ที่เหลือจะท�ำอย่างไร  จะท�ำลายหรือน�ำไปท�ำการ

ทดลองอย่างอื่นต่อไป  ซึ่งการกระท�ำดังนั้นเป็นปัญหาการท�ำลายชีวิตมนุษย์ผู้บริสุทธิ์หรือไม่

	 2.  ปัญหาการแช่แขง็ตวัอ่อนมนษุย์  การแช่แขง็ตัวอ่อนมนษุย์กเ็ป็นปัญหาด้านศีลธรรมเพราะ

การแช่แข็งในอุณหภูมิลบต�่ำมากๆ  เพื่อหยุดการท�ำงานของกระบวนการเมตาโบลิซึม  เป็นการ

ปฏบิตักิบัตวัอ่อนท่ีเป็นชีวติมนุษย์ผูบ้รสิทุธิเ์สมอืนเป็นวตัถสุิง่ของ  เพือ่ทีจ่ะใช้ประโยชน์จากตวัอ่อน

มนุษย์ 

	 3.  ปัญหาการท�ำแท้งที่อาจเกิดจากการใช้เทคโนโลยีทางการแพทย์เพื่อช่วยการเจริญพันธุ์

เน่ืองจากการกระท�ำแต่ละครัง้มกีารน�ำตวัอ่อนมนษุย์กลบัไปในครรภ์ของมารดาประมาณ  3-4  ตวั

และถ้าเกิดการตั้งครรภ์ทั้ง  4  ตัว  จะท�ำอย่างไรเพื่อความปลอดภัยของแม่และให้ได้เด็กที่สมบูรณ์

ที่สุดดังนั้นจึงจ�ำเป็นที่จะต้องท�ำแท้งทารกบางคนในขณะที่อยู่ในครรภ์



200 วารสารวิชาการ วิทยาลัยแสงธรรม

สถานภาพของตวัอ่อนมนษุย์ตามค�ำสอนของพระศาสนจกัรโรมนัคาทอลกิ

	 จากปัญหาศลีธรรมต่างๆ  ทีไ่ด้กล่าวมาของเทคโนโลยทีางการแพทย์เพือ่ช่วยการเจรญิพนัธุ์

ในปัจจบุนัน้ี  จงึมกีารโต้เถยีงกนัระหว่างนกัจรยิศาสตร์และนักคดิต่างๆ  ว่าการท�ำลายตัวอ่อนมนษุย์ 

(Human  Embryo)  นั้นท�ำได้หรือไม่  ซึ่งเป็นสิ่งที่โต้เถียงกันเพื่อหาเหตุผลต่างๆ  นาๆ  และเมื่อ 

พจิารณาอย่างดแีล้วท�ำให้พบว่าปัญหาหลักของเร่ืองตวัอ่อนมนษุย์นีค้อื  มมุมองความเข้าใจในเรือ่ง

สถานภาพของตัวอ่อนมนุษย์ที่ยังแตกต่างกัน 

	 โดยปัญหาเรื่องมุมมองความเข้าใจถึงสถานภาพของตัวอ่อนมนุษย์นั้นมีประเด็นที่ส�ำคัญ 

อยู่ดังน้ี  1)  ประเด็นที่ว่าตัวอ่อนมนุษย์เริ่มต้นมีชีวิตเมื่อใด  2)  ตัวอ่อนมนุษย์มีความเป็นบุคคล 

(Person)  หรอืไม่  ซึง่ค�ำถามเหล่านีมี้อทิธพิลอย่างมากส�ำหรับการพิจารณาทางด้านจริยธรรมของ

การวิจัยขั้นพื้นฐาน  และการวิจัยเชิงประยุกต์ของวิทยาศาสตร์ในปัจจุบัน  เพราะว่ายังคงมีความ

เข้าใจเรื่องสถานภาพของตัวอ่อนมนุษย์ท่ีไม่ตรงกันเช่น  ในทางการแพทย์ที่เน้นเร่ืองสรีระก็ได้น�ำ

เสนอว่าความเป็นบุคคลของตัวอ่อนมนุษย์เริ่มต้นขึ้นหลัง  14  วันของการปฏิสนธิ  ในด้านปรัชญา

ก็ได้น�ำเสนอว่าความเป็นบุคคลจะต้องประกอบด้วยความคดิทีม่เีหตผุล  หรอืในด้านสงัคมได้น�ำเสนอ

ว่าบคุคลจะได้รบัศกัดิศ์รแีละสทิธต่ิางๆ  เมือ่เข้าร่วมกลุม่อยูใ่นสงัคมเท่านัน้  ดงันัน้สงัคมจึงเป็นทีท่ี่

ศกัดิศ์รแีละสทิธขิองเขาได้รับการค�ำ้ประกนั  ส่วนในด้านกฎหมายกไ็ด้น�ำเสนอว่าการยอมรบัถงึสทิธิ

และความเป็นบุคคลของมนุษย์นั้นจะเริ่มเมื่อทารกคลอดพ้นจากครรภ์มารดา  เป็นต้น 

	 ดังน้ัน  จากความเข้าใจในเรื่องสถานภาพของตัวอ่อนมนุษย์ที่ยังเป็นเร่ืองคลุมเครือและ 

ถกเถียงกันอยู่  จึงก่อให้เกิดการน�ำตัวอ่อนมนุษย์ไปใช้ในวงการแพทย์มากขึ้นเรื่อยๆ  และเป็นเชิง

พาณชิย์ด้วย  เช่น  สหราชอาณาจกัร  เป็นประเทศทีม่คีวามก้าวหน้าในเรือ่งเทคโนโลยทีางการแพทย์

เพื่อช่วยการเจริญพันธุ์เป็นอย่างมาก  โดยในปี  1990  ได้ออกกฎหมาย  Human  Fertilization 

and  Embryology  Act  โดยมีวตัถุประสงค์เพือ่มข้ีอบังคบัทีเ่กีย่วข้องกบัการจดัการตัวอ่อนมนษุย์ 

และเซลล์สืบพันธุ์  เช่น  เงื่อนไขการเก็บรักษา  โดยก�ำหนดให้เก็บรักษาเซลล์สืบพันธุ์ได้ไม่เกิน  10 

ปี  เก็บรักษาตวัอ่อนมนษุย์ได้ไม่เกนิ  5  ปีและอนญุาตให้นกัวจิยัใช้ตวัอ่อนมนษุย์ทีม่อีายไุม่เกนิ  14 

วันไปใช้ในการวิจัยได้  รวมไปถึงนักวิจัยสามารถสร้างหรือน�ำเข้าตัวอ่อนมนุษย์ข้ึนเพ่ือใช้ท�ำวิจัยได้ 

ต่อมาในเดือนพฤศจิกายน  2000  รัฐสภาญี่ปุ่นได้ผ่านกฎหมาย  Law  Concerning  Regulation 

Relating  to  Human  Cloning  Techniques  and  other  Similar  Techniques  ซึง่มผีลบงัคบั 

ใช้ในเดือนมิถุนายน  2001  โดยเป็นกฎหมายที่ห้ามการใช้เทคโนโลยีท�ำส�ำเนามนุษย์แต่ไม่ได้ห้าม

การใช้ตวัอ่อนมนุษย์ท่ีได้จากการใช้เทคโนโลยทีางการแพทย์เพือ่ช่วยการเจรญิพันธุท์ีอ่ายไุม่เกนิ 14 



201ปีที่ 15 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2023/2566

ณัฐพงษ์ แสนสุริวงศ์ และ เชิดชัย เลิศจิตรเลขา       

วนั  ไปใช้เพือ่การวิจยั  และในประเทศออสเตรเลยีกไ็ด้ให้การสนบัสนนุงานวจัิย  และพฒันาเพือ่ให้

ใช้ตัวอ่อนมนุษย์จากเทคโนโลยีทางการแพทย์เพื่อช่วยเจริญพันธุ์ในการศึกษาทดลองได้  รวมไปถึง

นักวิจัยสามารถน�ำเข้า  Embryonic  Stem  Cells  จากต่างประเทศได้  และได้สนับสนุนให้จัดต้ัง

ศูนย์วิจัย  The  Australian  Stem  Cell  Centre  ซึ่งเป็นความร่วมมือระหว่างนักวิจัยในหน่วย 

งานภาครัฐและภาคอุตสาหกรรม  รวมท้ังความร่วมมือกับบริษัทเอกชนจากประเทศสหรัฐอเมริกา 

(LifeCell  Inc.)  เพื่อพัฒนาผลิตภัณฑ์เพื่อใช้ในการรักษาผู้ป่วยซ่ึงได้รับงบประมาณช่วยเหลือทั้ง 

จากรัฐกลางและจากรัฐวิคตอเรีย 

	 ส่วนในประเทศไทยนัน้พบว่ามสีถานพยาบาลท่ีด�ำเนนิการเร่ืองเทคโนโลยทีางการแพทย์เพ่ือ

ช่วยการเจริญพันธุ์และมีผู้เข้ารับการใช้เทคโนโลยีเป็นจ�ำนวนมาก  จึงกล่าวได้ว่า  สาเหตุอันส�ำคัญ

อย่างยิ่งที่ก่อให้เกิดการอ้างสิทธิ์เพื่อที่จะใช้ประโยชน์จากตัวอ่อนมนุษย์หรือการท�ำลายตัวอ่อน

มนุษย์นั้น  มาจากความเข้าใจถึงเร่ืองสถานภาพของตัวอ่อนมนุษย์ท่ีแตกต่างกัน  ด้วยเหตุนี้  จุด

ประสงค์ของงานค้นคว้าอิสระฉบับนี้  จึงต้องการที่จะศึกษาถึงความเข้าใจเรื่องสถานภาพของตัว

อ่อนมนษุย์  (Human  Embryo)  ซึง่เป็นประเด็นพืน้ฐานทีส่�ำคญัว่าการใช้ตัวอ่อนมนษุย์เป็นปัญหา 

ศีลธรรมทีร้่ายแรงหรือไม่  และมคีวามเข้าใจในมมุมองใดบ้างทีจ่ะสามารถน�ำมาอธิบายเพือ่เป็นการ

ปกป้องคุณค่าและศักดิ์ศรีของตัวอ่อนมนุษย์ได้ 

	 ผู้วิจัยจึงต้องการที่จะน�ำเสนอความเข้าใจเรื่องสถานภาพของตัวอ่อนมนุษย์ท่ีชัดเจนโดย

เฉพาะตามค�ำสอนของพระศาสนจักรโรมันคาทอลิก  เพราะส�ำหรับพระศาสนจักรโรมันคาทอลิก

นั้นถือว่าเป็นผู้ท่ีมีหน้าท่ีในการสนับสนุนคุณค่าของชีวิต  (Pro-life)  และให้การสั่งสอนว่าชีวิตเริ่ม

ต้นตั้งแต่เกิดการปฏิสนธิและสิ้นสุดลงเมื่อความตายตามธรรมชาติมาถึง  (Natural  Death)  อีก 

ทัง้ยงัมคี�ำสอนด้านสถานภาพของตวัอ่อนมนษุย์ว่าต้องให้การเคารพชวีติทีเ่กดิขึน้ใหม่นบัต้ังแต่วนิาที

แรก  ดงันัน้  ผูว้จิยัจงึต้องการศกึษาเกีย่วกบัความเข้าใจเร่ืองสถานภาพของตัวอ่อนมนษุย์ในมมุมอง

ของพระศาสนจักรโรมันคาทอลิก  โดยเฉพาะในเอกสารค�ำสอน  Donum  Vitae  กับ  Dignitas 

Personae 



202 วารสารวิชาการ วิทยาลัยแสงธรรม

สถานภาพของตวัอ่อนมนษุย์ตามค�ำสอนของพระศาสนจกัรโรมนัคาทอลกิ

วัตถุประสงค์ของการวิจัย

	 1.  เพื่อศึกษาข้อค�ำสอนเรื่องสถานภาพตัวอ่อนมนุษย์ตามค�ำสอนของพระศาสนจักร

โรมันคาทอลิก 

	 2.  เพื่อศึกษาความเข้าใจเกี่ยวกับสถานภาพของตัวอ่อนมนุษย์  จากมุมมองต่างๆ  เช่น  มุม

มองด้านปรัชญา  สังคม  และกฎหมาย

ขอบเขตของการวิจัย

	 กรอบแนวคิดของการวิจัย

	 1)  ศึกษาเรื่องสถานภาพตัวอ่อนมนุษย์ตามค�ำสอนของพระศาสนจักรโรมันคาทอลิก  จาก

พระสมณสาสน์เรือ่งของขวญัแห่งชีวติ  (Donum  Vitae)  และเอกสารศกัดิศ์รขีองบคุคล  (Dignitas 

Personae)  และจากมมุมองด้านปรชัญา  สงัคม  และกฎหมาย  ตามความเหน็ของนกัวชิาการอืน่ๆ

นิยามศัพท์เฉพาะ

	 สถานภาพ  (Status)  คือ  ความเป็นของตัวอ่อนมนุษย์ท่ีมีติดตัวมาต้ังแต่ก�ำเนิดจนถึงการ 

ตายตามธรรมชาติ 

	 ตวัอ่อนมนษุย์  (Human  Embryo) คอื  ค�ำท่ีใช้เรียกไข่ท่ีได้รับการผสมกบัอสุจิของมนษุย์ 

แล้วและจะมีการเจริญเติบโตแบ่งเป็นเซลล์จาก  หนึ่งเป็นสอง  สองเป็นสี่  สี่เป็นแปด  จนไปฝังตัว

ในผนังมดลูก 

	 ชีวิต  (Life) คือ  สถานภาพหนึ่งของตัวอ่อนมนุษย์ที่เริ่มต้นขึ้นเมื่อเกิดการปฏิสนธิ 

	 บุคคล  (Person)  คือ  สถานภาพของตัวอ่อนมนุษย์อันเป็นคุณค่าและศักดิ์ศรีที่จะต้องได ้

รับความเคารพ 

	 เทคโนโลยีทางการแพทย์เพื่อช่วยการเจริญพันธุ์  (Assisted  Reproductive  Tech-

nologies)  คือ  การน�ำเอาเทคนิคทางการแพทย์  มาบ�ำบดัรกัษาภาวะมบีตุรยาก  ด้วยวธิกีารต่างๆ 

เช่นการผสมเทยีม  (Artificail  Insemination)  การย้ายฝากเซลล์สบืพนัธุเ์ข้าไปในท่อน�ำไข่  (Gam-

ete  Intrafallopian  Transfer  หรือ  GIFT)  การปฏิสนธินอกร่างกาย  (In  Fertilization  หรือ 

IVF) 



203ปีที่ 15 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2023/2566

ณัฐพงษ์ แสนสุริวงศ์ และ เชิดชัย เลิศจิตรเลขา       

	 GIFT = Gamete  Intrafallopian Tube Transfer คอื  เป็นวิธกีารทีใ่ช้การย้ายเซลล์

ไข่และเซลล์อสุจิเข้าสู่ท่อน�ำไข่  ด้วยเทคนิควิธีทางการแพทย์

	 IVF =  In Vitro  Fertilization  คอื  เป็นวธีิการท�ำให้เกิดการปฏิสนธนิอกร่างกาย  โดยน�ำ 

เซลล์ไข่และเซลล์อสุจิไปในห้องปฏิบัติการ  จากนั้นจะย้ายตัวอ่อนกลับเข้าไปในโพรงมดลูกเพื่อให้

เกิดการฝังตัวและตั้งครรภ์

	 Surrogacy คอื  การรบัตัง้ครรภ์แทน  เป็นกระบวนการในการทีห่ญงิคนหนึง่ตกลงรบัทีจ่ะ

ตั้งครรภ์ด้วยวิธีการอย่างหน่ึงอย่างใดและตกลงว่าจะส่งมอบเด็กที่เกิดมานั้นให้แก่คู่สัญญาอีกฝ่าย

หนึ่ง  พร้อมกับสละสิทธิใดๆ  ในความเป็นมารดาของเด็กนั้นทันทีที่เด็กก�ำเนิดมา

ประโยชน์ที่ได้รับ

	 ได้มีความเข้าใจเก่ียวกับสถานภาพของตัวอ่อนมนุษย์ตามค�ำสั่งสอนของพระศาสนจักร

โรมันคาทอลิกในเอกสารค�ำสอน  Donum  Vitae  และ  Dignitas  Personae  ที่น�ำมาใช้ในการ 

อธิบายถึงหลักการและข้อความเชื่อของพระศาสนจักรโรมันคาทอลิกได้อย่างถูกต้อง  โดยน�ำไปสู่

การอธิบายเรื่องสถานภาพของตัวอ่อนมนุษย์จากมุมมองด้านปรัชญา  สังคม  และกฎหมายที่

เกี่ยวข้อง  เพื่อปกป้องให้ทุกคนได้ตระหนักว่าจะต้องให้ความเคารพคุณค่าและศักดิ์ศรีของตัวอ่อน

มนษุย์  ส�ำหรบัพระสงฆ์  นกับวช  ครคู�ำสอน  ผูอ้ภบิาล  ได้น�ำไปใช้ในการอภบิาลคริสตชนให้มคีวาม

เข้าใจที่ถูกต้อง

วิธีด�ำเนินการวิจัย

	 งานวิจัยน้ีเป็นงานวิจัยเอกสาร  (Documentary  Research)  ในเรื่องสถานภาพตัวอ่อน 

มนษุย์ตามเอกสารค�ำสอนพระศาสนจกัรคาทอลิก  โดยใช้วธิกีารศกึษาค้นคว้าจากเอกสารและงาน

วิจัยทีเ่ก่ียวข้อง  มขีัน้ตอนการด�ำเนนิการวจิยัประกอบด้วย  1)  ศกึษารวบรวมเอกสารและงานวจิยั

ที่เกี่ยวข้อง  โดยเฉพาะเอกสารค�ำสอนเรื่อง  Donum  Vitae  และ  เอกสารค�ำสอนเรื่อง  Dignitas 

Personea  เป็นหลกั  รวมถงึเอกสารวชิาการอืน่ๆ  ทีเ่กีย่วข้องกบัสถานภาพของตวัอ่อนมนษุย์จาก 

มุมมองต่างๆ  เช่น  มุมมองด้านปรัชญา  สังคม  สรีรวิทยา  และกฎหมาย  และ  2)  ด�ำเนินการ

วิเคราะห์สังเคราะห์เอกสาร  เรียบเรียงอย่างเป็นระบบ  และจัดท�ำรายงานการผลวิจัย



204 วารสารวิชาการ วิทยาลัยแสงธรรม

สถานภาพของตวัอ่อนมนษุย์ตามค�ำสอนของพระศาสนจกัรโรมนัคาทอลกิ

ผลการศึกษาวิจัย

1.  เอกสาร Donum Vitae

	 ปัญหาเรื่องตัวอ่อนมนุษย์ได้รับจิตวิญญาณเข้ามาในร่างกายเมื่อไรนั้น  ถูกน�ำมาถกเถียงกัน

เป็นเวลาหลายศตวรรษในพระศาสนจักรโรมันคาทอลิก  โดยมีการถกเถียงกันว่าโดยทั่วไปแล้วเรา

ทกุคนเช่ือและเข้าใจว่าผู้ใหญ่เรามจีติวญิญาณ แต่กเ็กดิค�ำถามตามมาว่า  แล้วเราได้รบัจติวญิญาณ

นั้นเข้ามาในร่างกายของเราเมื่อไร 

	 ด้วยเหตุน้ีจึงมี  2  มุมมองเกี่ยวกับช่วงเวลาที่เราได้รับจิตวิญญาณดังนี้  มุมมองแรกคือ  จิต

วิญญาณทีไ่ด้ทนัทจีากพระเจ้าโดยพระองค์ได้ทรงใส่ไว้ตัง้แต่ช่วงเวลาของการปฏสินธิ  ในขณะทีมุ่ม

มองที่สองคือ  จิตวิญญาณท่ีได้รับภายหลัง  เป็นการท่ีตัวอ่อนได้รับจิตวิญญาณหลังจากช่วงระยะ

เวลา  40  วัน  หรือมากกว่านั้นหลังจากที่ได้ปฏิสนธิแล้ว 

	 และมุมมองทั้ง  2  นี้ก็ยังคงเป็นที่ถกเถียงกันเรื่อยมาจนกระทั้งใน  ปี  1974  ก็ได้มีเอกสาร

ของพระศาสนจักรโรมันคาทอลิกที่ได้ตีพิมพ์ออกมาโดยมีชื่อว่า  Declaration  on  Procured 

Abortion  แต่ต่อมาในปี  1978  ได้เกิดงานวิจัยทางพันธุศาสตร์ตัวใหม่ขึ้นมามีชื่อว่า  “เด็กหลอด

แก้ว”  ซึ่งก่อนหน้านั้นก็ได้มีเทคนิคการแพทย์เพื่อช่วยเหลือผู้ที่มีบุตรยากเกิดขึ้นเช่นกัน 

	 และจากงานวิจัยชิ้นน้ีท�ำให้มีปัญหาที่เกี่ยวกับเรื่องตัวอ่อนมนุษย์เพิ่มมากขึ้น  ดังนั้น  พระ

ศาสนจักรโรมันคาทอลิกจึงได้รับความท้าทายเพิ่มมากขึ้นในการที่จะให้ความชัดเจนในเรื่องจุดเริ่ม

ต้นและการให้ก�ำเนดิของชวีติด้วยเหตนุีใ้นปี  1987  พระศาสนจกัรโรมนัคาทอลกิจงึได้ออกเอกสาร

ค�ำสอนทีเ่กีย่วกบัการเคารพต่อจดุเริม่ต้นของชวีติและศกัดิศ์รขีองการให้ก�ำเนดิ  มชีือ่ว่า  “ของขวญั

แห่งชีวิต”  (Donum  Vitae) 

	 เนื้อหาค�ำสอนที่ส�ำคัญของเอกสาร Donum Vitae

	 ชีวิตเป็นสิ่งดีเสมอ  นี่เป็นการรับรู้ตามสัญชาตญาณ  และเป็นข้อเท็จจริงของประสบการณ์

และมนุษย์ถูกเรียกให้มารับรู้เหตุผลว่าท�ำไมจึงเป็นเช่นนี้  ท�ำไมชีวิตจึงเป็นสิ่งดี  ค�ำถามนี้พบได้ทุก

แห่งในพระคัมภีร์  และตั้งแต่หน้าแรกของพระคัมภีร์แล้วท่ีค�ำถามนี้ได้รับค�ำตอบอันทรงพลังและ

น่าทึ่งมาก  เพราะชีวิตเป็นของขวัญอันล�้ำค่าที่พระเจ้าได้ประทานให้กับมนุษย์ 

	 “พระเจ้าทรงสร้างมนษุย์ตามภาพลกัษณ์ของพระองค์  พระองค์ทรงสร้างเขาตามภาพลกัษณ์

ของพระเจ้า  พระองค์ทรงสร้างเขาให้เป็นชายและหญงิ”  (ปฐก.  1:27)  และทรงมอบหมายอ�ำนาจ

ให้พวกเขา  คอื  “จงปกครองแผ่นดนิ”  (ปฐก.  1:28)  จึงไม่มเีหตุผลจ�ำเป็นใดๆ  ทีม่นษุย์จะต้องไป

อยู่ภายใต้อ�ำนาจของมนุษย์คนอื่น  และเกือบจะถูกลดค่าลงเป็นแค่สิ่งของได้ 



205ปีที่ 15 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2023/2566

ณัฐพงษ์ แสนสุริวงศ์ และ เชิดชัย เลิศจิตรเลขา       

	 ชีวิตมนุษย์มาจากพระเจ้า  ชีวิตนี้เป็นของประทานจากพระเจ้า  เป็นภาพลักษณ์และรอย

ประทับของพระเจ้าในมนุษย์  เป็นการร่วมส่วนในลมหายใจแห่งชีวิตของพระเจ้าด้วยเหตุนี้ชีวิต

มนุษย์จึงศักดิ์สิทธิ์  เพราะมีรากฐานอยู่ในพระเจ้าและในกิจการเนรมิตสร้างของพระองค์  “เพราะ

พระเจ้าทรงสร้างมนุษย์ตามภาพลักษณ์ของพระองค์”  (ปฐก  9:6) 

	 ดงัน้ัน  ความศกัดิส์ทิธิข์องชวีติจงึก่อให้เกดิการห้ามละเมดิชวีติ  ซึง่จารกึอยูใ่นมโนธรรมของ

เขาตั้งแต่แรกเริ่มแล้ว  กล่าวคือ  ณ  ส่วนลึกสุดของจิตใจ  มนุษย์ถูกเตือนอยู่เสมอมิให้ล่วงละเมิด

ชวีติทัง้ชวีติของตนเองและชีวติของผูอ้ืน่  อนัเป็นสิง่ทีม่ใิช่เป็นของของเขา  เพราะชวีติเป็นสมบตัขิอง

พระเจ้า  และเป็นของประทานของพระเจ้าองค์พระผู้สร้าง 

	 ฉะนั้นสาระส�ำคัญอันลึกซึ้งท่ีสุดของบทบัญญัติของพระเจ้าที่ให้ปกป้องชีวิตก็คือ  ข้อเรียก

ร้องให้เรามคีวามเคารพรกัต่อบคุคลมนษุย์ทกุคนและต่อชวีติของเขาด้วยการให้ก�ำเนดิบตุรนัน้เป็น

เหตกุารณ์ทีเ่ป็นของมนษุย์โดยลกึซึง้และเตม็ด้วยความหมายด้านศาสนา  ตราบเท่าทีก่ารให้ก�ำเนดิ

นีเ้กีย่วพนัระหว่างสามภีรรยา  ซึง่  “รวมเป็นเนือ้เดียวกนั”  การให้ก�ำเนดิมนษุย์ถือเป็นงานต่อเนือ่ง

การเนรมติสร้างของพระเจ้า  “การสมรสเป็นสิง่ศกัดิส์ทิธิย์ิง่นกั  เป็นของประทานทีถ่กูเลอืกสรรและ

ถกูยกให้สูงค่ากว่าของประทานอืน่ใดทัง้สิน้ในโลกนี ้ ของประทานนีค้อืการให้ก�ำเนดิมนษุย์  ซึง่เป็น

ผู้สร้างภาพลักษณ์ของพระเจ้า”

	 โดยทางการให้ก�ำเนดิมนุษย์  ของประทานของพระเจ้าก็ได้รบัการยอมรบั  และชวีติใหม่ชวีติ

หนึ่งก็เปิด  สู่อนาคต  ซึ่งเป็นการให้ความเคารพรักถึงการปฏิสนธิ  ถึงการท่ีชีวิตหนึ่งเติบโตเป็นรูป

ร่างขึน้มาในครรภ์มารดา  ถงึการให้ก�ำเนดิบตุร  และถึงการเกีย่วพันใกล้ชดิระหว่าง  ณ  ขณะจิตนัน้

ที่เกิดเป็นชีวิตมนุษย์ขึ้นมากับ  การกระท�ำของพระเจ้าองค์พระผู้สร้าง  ดังที่มีเขียนไว้ในพระคัมภีร์

ว่า  “เราได้รูจ้กัเจ้า  ก่อนทีเ่ราได้ก่อร่างสร้างตวัในครรภ์  และก่อนท่ีเจ้าคลอดจากครรภ์  เรากไ็ด้เจิม

เจ้า”  (ยรม.  1:5)  นัน่คอื  ชวีติของมนษุย์ทกุคนนบัแต่แรกเร่ิมกเ็ป็นส่วนหนึง่ในแผนการของพระเจ้า

แล้ว

	 ดังนั้นจึงไม่มีใครสามารถอ้างสิทธิ  ไม่ว่าในสถานการณ์ใด  ที่จะท�ำลายชีวิตของมนุษย์ 

ผู ้บริสุทธิ์โดยตรงได้  พร้อมกับถ้อยค�ำเหล่าน้ี  ค�ำส่ังสอนเร่ืองของขวัญแห่งชีวิต  (Donum 

Vitae)  จึงก�ำหนดเน้ือหาหลักของการไขแสดงของพระเจ้าอยู่ที่เร่ืองความศักด์ิสิทธ์ิของชีวิตมนุษย์ 

และเรือ่งชวีติมนษุย์มอิาจถกูล่วงละเมดิได้  ซึง่ในเอกสารค�ำสอนเร่ือง  Donum Vitae  ได้กล่าวไว้ว่า 

“ชีวิตของมนุษย์ทุกคนต้องได้รับความเคารพอย่างสูงสุด  เพราะมนุษย์เป็นเพียงส่ิงสร้างเดียวบน



206 วารสารวิชาการ วิทยาลัยแสงธรรม

สถานภาพของตวัอ่อนมนษุย์ตามค�ำสอนของพระศาสนจกัรโรมนัคาทอลกิ

โลกนี ้ ทีพ่ระเจ้าได้สร้างมาให้เป็นภาพลักษณ์ของพระผูส้ร้าง  ชวีติมนษุย์เป็นสิง่ทีศ่กัดิส์ทิธิ ์ เพราะ

ตัง้แต่เริม่ต้นชวีติผกูพนัอยูก่บัการสรรค์สร้างของพระเจ้า  และคงอยูใ่นความสัมพันธ์ท่ีพิเศษนีต้ลอด

ไปกบัพระผูส้ร้าง  พระเจ้าแต่เพยีงผูเ้ดยีวทีเ่ป็นเจ้านายของชวีติต้ังแต่เร่ิมต้น  จนถงึจุดจบ  ไม่มใีคร

สามารถอ้างสทิธิอ์ย่างถกูต้อง  และโดยตรงทีจ่ะท�ำลายความเป็นมนษุย์ทีบ่ริสุทธิน์ีไ้ด้ไม่ว่าในสถาน

การณ์ใดๆ  กต็าม  และการให้ก�ำเนดิมนษุย์เรยีกร้องคูส่มรสให้มส่ีวนร่วมตอบสนองกบัผลแห่งความ

รกัของพระเจ้า  ของขวญัแห่งชวีติมนษุย์ต้องถกูท�ำให้เป็นจริงผ่านทางสามแีละภรรยาในการแต่งงาน

อนัสอดคล้องกบักฎทีถ่กูจารกึไว้ในบคุคลและในความเป็นหนึง่เดียวของพวกเขา”  (Donum Vitae, 

1987  n.16-22) 

	 หวัใจของเอกสารฉบบันีค้อืการสัง่สอนว่าชวีติมนษุย์เป็นของขวัญจากพระเจ้า  โดยพระองค์

ได้ทรงมอบให้ทั้งชายและหญิง  โดยพวกเขาถูกเรียกร้องให้รู้คุณค่าอันล�้ำค่าของชีวิตและจะต้องมี

ความรับผิดชอบในการรักษาศักดิ์ศรีของชีวิตตนเอง  โดยเป็นการเคารพท้ังความเป็นมนุษย์ท่ีมีอยู่

และลักษณะพิเศษของการส่งผ่านของชีวิตมนุษย์  และในเอกสารนี้ยังได้กล่าวต่อไปอีกว่า  ในการ

ใช้เทคนิคเพ่ือช่วยเจริญพันธุ์  (ผสมเทียม)  การใช้เทคนิคทางการแพทย์ที่เรียกว่า  เด็กหลอดแก้ว

หรอือืน่ๆ  น้ันเป็นการกระท�ำทีไ่ม่ถกูต้อง  ทัง้ทีเ่ป็นการกระท�ำในผูท้ีแ่ต่งงานแล้วและในผูท้ีย่งัไม่ได้

แต่งงาน  เพราะว่าด้วยหลกัการของความดตีามธรรมชาติแล้ว  ผูเ้ป็นพ่อและแม่ต่างกพ็ยายามอย่าง

เต็มที่ในการที่จะมีลูกเป็นของตนเองซึ่งในเอกสาร  “ของขวัญแห่งชีวิต”  (Donum  Vitae) 

ก็ยกย่องว่าเป็นสิ่งที่ดี  แต่ก็ได้ให้ค�ำแนะน�ำว่าอย่างไรก็ตามผู้เป็นพ่อและแม่ไม่ควรอ้างสิทธิ์นี้เพียง

เพื่อจะใช้เทคโนโลยีที่ไม่เคารพต่อจุดก�ำเนิดและการให้ก�ำเนิดของชีวิตเลย  เพราะชีวิตมนุษย์ท่ีพ่ึง

ก�ำเนิดมาในครรภ์ของมารดานัน้ไม่ใช่สิง่ของหรอืชิน้ส่วนของทรพัย์สนิทีใ่ครจะมาอ้างสทิธิว่์าเป็นสิง่

ที่เขาได้ผลิตขึ้นมา  หรือเขาสามารถจัดการและท�ำลายอย่างไรก็ได้  แต่ชีวิตที่ก�ำเนิดข้ึนมาใหม่นั้น

เป็นชีวิตใหม่ของอกีคนหนึง่ทีไ่ม่ใช่พ่อและแม่อกีต่อไป  และชวีติของมนษุย์ทีก่�ำเนดิใหม่นีจ้ะต้องได้

รบัความเคารพและปกป้องในศกัดิศ์รแีละสทิธส่ิวนบคุคล  เพราะว่าชวีติไม่ได้เป็นเพียงแค่ส่ิงของแต่

เป็นของขวัญที่ล�้ำค่า 

	 ด้วยเหตนุี ้ เราทกุคนจะต้องจดจ�ำไว้เสมอว่า  การต้ังครรภ์  การเติบโตของเด็กในครรภ์มารดา

นั้น  ควรเป็นสิ่งที่เกิดขึ้นผ่านทางการแต่งงาน  เพราะว่าผ่านทางความสัมพันธ์และความปลอดภัย

ที่ได้รับการปกป้องจากพ่อและแม่น้ีเองจะช่วยให้ลูกค้นพบตัวตนเองและสามารถพัฒนาตนเองจน

บรรลคุวามเป็นมนษุย์ทีเ่หมาะสมของเขา  กล่าวคอื  ชวีติของเด็กควรท่ีจะเป็นผลของความรัก  และ



207ปีที่ 15 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2023/2566

ณัฐพงษ์ แสนสุริวงศ์ และ เชิดชัย เลิศจิตรเลขา       

ความสมัพันธ์ทีพ่่อและแม่ได้มอบให้แก่กนัและกนัมากกว่าทีจ่ะเป็นผลของการประดษิฐ์ด้วยเทคนคิ

ทางการแพทย์  และการปฏิสนธินอกร่างกายที่เรียกว่าเด็กหลอดแก้วนั้นดูเหมือนว่าจะเป็นการ

กระท�ำที่ละเมิดศักดิ์ศรีของความเป็นพ่อและแม่  เพราะเด็กที่ก�ำเนิดมาไม่ได้เป็นผลมาจากความ

เป็นหนึ่งเดียวทางร่างกายของพวกเขา  แต่เด็กนั้นกลายเป็นเพียงผลที่ก�ำเนิดจากเซลล์สืบพันธุ์ของ

พวกเขา  เพราะว่ามนัเป็นการทีน่�ำเซลล์สบืพนัธุแ์ยกออกมาจากร่างกายของพ่อและแม่  และท�ำให้

เกิดการผสมกันโดยแพทย์ผู้เป็นช่างเทคนิคที่นั่งอยู่บนเก้าอี้ในห้องปฏิบัติการ

	 อกีทัง้การท�ำเดก็หลอดแก้ว  นีเ้ป็นการท�ำลายธรรมชาติของการต้ังครรภ์ท่ีควรจะเกดิข้ึนจาก

การกระท�ำที่เต็มไปด้วยความรักและความเป็นหนึ่งเดียวกันของสามีและภรรยาโดยผ่านทางความ

โรแมนติกและความเป็นส่วนตัวของเขาทั้งสอง  แต่กลับกลายเป็นการกระท�ำของหมอท่ีท�ำการดูด

และฉีดตัวอ่อนเข้าไปในร่างกายด้วยหลอดเล็กๆ ณ  ห้องเล็กๆ  ของโรงพยาบาลท่ีรายล้อมไปด้วย

คนแปลกหน้า  โดยมีสามีของเธอท่ียืนดูอยู่ข้างๆ  ซึ่งภาพที่บรรยายมานี้ก็น่าจะเป็นพยานที่ชัดเจน

พอสมควรว่า  กระบวนการของเดก็หลอดแก้วนัน้  ไม่คูค่วรกบัศกัดิศ์รคีวามเป็นมนษุย์และความรกั

ในรูปแบบของความสัมพันธ์ระหว่างบุคคลเลย

	 อีกทัง้ในกระบวนการท�ำเดก็หลอดแก้ว  จะต้องมกีารผลติตวัอ่อนมนษุย์ขึน้มามากพอสมควร

ในแต่ละคร้ัง  ซึง่เมือ่เข้าสูข่ัน้ตอนทีจ่ะต้องฉดีตวัอ่อนมนษุย์เข้าไปในท่อน�ำไข่ของผูเ้ป็นแม่นัน้  หมอ

ก็จะฉีดเข้าไปในอัตราที่จ�ำเป็นเท่านั้นคือประมาณ  4  ตัวเพ่ือป้องกันการเกิดแฝด  4  ซ่ึงจะก่อให้

เกิดอันตรายต่อแม่ได้  ดังนั้นผลที่ตามมาคือจะต้องมีตัวอ่อนมนุษย์ท่ีเหลือและตัวอ่อนมนุษย์เหล่า

นี ้ กจ็ะถูกน�ำไปแช่แข็งในหลอดไนโตรเจนเลว  เพือ่เกบ็ไว้ใช้ในการท�ำเด็กหลอดแก้วครัง้ต่อไป  หรือ

เอาไปใช้ส�ำหรบัการทดลอง  หรอืถูกท�ำลายและกต็ายไป  แม้ว่าในการท�ำเด็กหลอดแก้วนัน้  จะต้อง

สูญเสียเงินไปเป็นจ�ำนวนที่มากพอสมควร  แต่ไม่เป็นปัญหาส�ำหรับคู่สามีภรรยาที่ต้องการใช้

กระบวนการนี้  แต่ด้วยความเข้าใจเป็นพิเศษในเร่ืองการแช่แข็งตัวอ่อนมนุษย์นี้น่าจะเป็นภาพ

สะท้อนที่เพียงพอในการโน้มน้าวให้คนทั้งหลายได้ตระหนักว่า  กระบวนการท�ำเด็กหลอดแก้วนี้ไม่

สามารถเปรียบเทียบได้กับศักดิ์ศรีของมนุษย์

	 ส่วนในกรณีการใช้บุคคลอ่ืนตั้งครรภ์แทนนั้นก็ถือว่าเป็นการผิดกฎศีลธรรมโดยตรง  เพราะ

เป็นสิ่งที่ขัดแย้งกับความหมายของการแต่งงาน  ที่ให้ความเป็นหนึ่งเดียว  และขัดแย้งกับศักดิ์ศรี

ของการให้ก�ำเนดิบตุรจากแม่  พร้อมทัง้เป็นการไม่ซ่ือสัตย์ต่อหน้าทีแ่ห่งความรักของผู้ทีเ่ป็นพ่อแม่

เป็นการท�ำลายศักดิ์ศรีของบุตรในสิทธิที่จะเกิดในครรภ์และอาศัยอยู่ในครรภ์ของแม่  นอกนั้นยัง



208 วารสารวิชาการ วิทยาลัยแสงธรรม

สถานภาพของตวัอ่อนมนษุย์ตามค�ำสอนของพระศาสนจกัรโรมนัคาทอลกิ

เป็นการท�ำลายสถาบันครอบครัว  โดยแบ่งแยกการเป็นแม่เฉพาะผู้ท่ีเป็นเจ้าของไข่  แม่ท่ีเป็นผู้ต้ัง

ครรภ์  และแม่ที่เป็นผู้ที่เลี้ยง

	 โดยในเอกสารฉบบันี ้ ยงัได้เน้นย�ำ้ว่าการใช้เทคโนโลยช่ีวยเจริญพันธุ ์ โดยเฉพาะการปฏสินธิ

ในจานทดลอง  (เดก็หลอดแก้ว)  โดยมบุีคคลท่ีสามหรอืบคุคลอืน่นอกคูส่มรสเข้ามาเกีย่วข้อง  และ

การให้บุคคลอื่นต้ังครรภ์แทนน้ัน  ไม่สามารถกระท�ำได้  เพราะเป็นการผิดต่อความรักและความ

ซื่อสัตย์ของชีวิตครอบครัว  (Donum  vitae  ข้อที่  36  –  38)

2.  เอกสาร Dignitas  Personae

	 ในหลายทศวรรษที่ผ่านมาวิทยาศาสตร์การแพทย์มีความก้าวหน้าอย่างยิ่งในการท�ำความ

เข้าใจ  เรื่องการให้ก�ำเนิดชีวิตมนุษย์  เรื่องโครงสร้างทางชีวภาพของมนุษย์  และการพัฒนาต่างๆ

เหล่านี้เกิดประโยชน์ในแง่บวกและมีคุณค่าอย่างมากในการเอาชนะและการวินิจฉัยโรคต่างๆ แต่

ในทางกลบักันกม็ผีลในแง่ลบเช่นเดยีวกนั  และไม่สามารถน�ำไปใช้ประโยชน์ได้เมือ่กระบวนการนัน้

เข้าไปเกี่ยวข้องกับการท�ำลายความเป็นมนุษย์  หรือเมื่อมีการว่าจ้าง  หรือเมื่อพวกเขาน�ำมาใช้เพื่อ

จุดประสงค์ใดก็ตามท่ีขัดกับความดีของมนุษย์  เพราะว่า  “จากจุดเริ่มต้นของชีวิตมนุษย์นั้นเราไม่

สามารถลดทอนคณุค่าจากร่างกายลงมาเป็นเพยีงแค่กลุ่มเซลล์ได้  ร่างกายของตัวอ่อนมนษุย์พัฒนา

อย่างมีกระบวนการจนเป็นเด็กทารกที่เราเห็นเมื่อคลอดออกมา”  (Dignitas  Personae,  2008 

ข้อที่  4)

	 ค�ำสัง่สอนของพระศาสนจกัรโรมนัคาทอลิกจึงเป็นจดุเร่ิมต้นทีย่อดเยีย่มส�ำหรบัการอภปิราย

เกีย่วกบัสถานภาพของตวัอ่อนมนษุย์  และปัญหาทีว่่าตัวอ่อนมนษุย์มจิีตวญิญาณหรือไม่  โดยหนึง่

ในการอภิปรายหลัก  ก็คือปัญหาเรื่องการเป็นบุคคลของตัวอ่อนมนุษย์และความหมายของบุคคล

คืออะไร

	 ด้วยเหตุน้ีพระศาสนจกัรโรมันคาทอลกิจึงได้ออกเอกสารทางการของพระศาสนจกัรโดยมชีือ่

ว่า  ศักดิ์ศรีของบุคคล  (Dignitas  Personae)  เป็นเอกสารของพระศาสนจักรโรมันคาทอลิกที่ได ้

รับการตีพิมพ์  เมื่อวันท่ี  8  กันยายน  ปี  2008  ซึ่งเป็นวันฉลองแม่พระบังเกิด  โดยเอกสารฉบับนี้

ได้เริม่ต้นด้วยค�ำสัง่สอนว่า  “ศกัดิศ์รขีองบุคคลมนษุย์ต้องได้รบัการยอมรบัในมนษุย์ทกุๆ  คนต้ังแต่

ช่วงเวลาของการปฏิสนธจินถึงช่วงระยะเวลาสดุท้ายของชวีติคอืการตายตามธรรมชาติ”  (Dignitas 

Personae,  2008  ข้อที่  1)  เป็นเอกสารที่ผ่านการประชุมของบรรดาพระสังฆราช  นักเทววิทยา 

รวมทั้งนักชีวจริยศาสตร์  และได้รับการอนุมัติรับรองโดยองค์สมเด็จพระสันตะปาปาเบเนดิกต์ 

ที่  16 



209ปีที่ 15 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2023/2566

ณัฐพงษ์ แสนสุริวงศ์ และ เชิดชัย เลิศจิตรเลขา       

	 เนื้อหาค�ำสอนที่ส�ำคัญของเอกสาร Dignitas  Personae

	 ส่วนแรก:  (ข้อท่ี  4-6)  ของเอกสาร  ศักดิ์ศรีของบุคคล  Dignitas  Personae  ได้ก�ำหนด 

สองหลักการพื้นฐานท่ีเกี่ยวกับชีวจริยธรรม  หลักการพื้นฐานแรกคือ  "ตัวอ่อนมนุษย์จะต้องได้รับ

การเคารพและถือว่าเป็นบุคคลตั้งแต่ช่วงเวลาของการปฏิสนธิ  และด้วยเหตุนี้เอง  ณ  ช่วงเวลา

เดียวกันนี้  สิทธิในฐานะท่ีเป็นบุคคลของเขาจะต้องได้รับการยอมรับ  และเป็นช่วงเวลาที่จะต้อง

เคารพสทิธใินการมชีวีติมนษุย์ของผู้บรสิทุธ์ิทกุคน"  (Dignitas  Personae,  2008  ข้อที ่ 4  อ้างถงึ 

ใน  Donum  Vitae,  1987.  I,  1)

	 หลักการพื้นฐานท่ีสองคือ  "มนุษย์ทุกคนต้องได้รับการเคารพในศักด์ิศรีเพราะแต่ละคนมี

ศักดิ์ศรี  และคุณค่าของตนเองแบบไม่ลบเลือน  ต้นก�ำเนิดของชีวิตมนุษย์มีบริบทที่แท้จริงในการ

แต่งงานและในครอบครัว  ท่ีถูกสร้างข้ึนผ่านการกระท�ำที่แสดงออกถึงความรัก  ซ่ึงกันและกัน

ระหว่างชายและหญิง  ด้วยเหตุนี้  การให้ก�ำเนิด  “จะต้องเป็นผลจากการแต่งงาน”  ซ่ึงเป็นสาย

สัมพันธ์อย่างแท้จริงที่ต้องรับผิดชอบ  ต่อเด็กที่จะเกิด"  (Dignitas  Personae,  2008  ข้อที่  6 

อ้างถึงใน  Donum  Vitae,  1987.  II,  1)

	 แม้ว่าในเอกสารค�ำสอนเรื่อง  “ของขวัญแห่งชีวิต”  (Donum  Vitae)  จะหลีกเล่ียงแนว 

ความคิดตามธรรมชาติด้านปรัชญาอย่างชัดเจน  คือไม่ได้ก�ำหนดความหมายของตัวอ่อนมนุษย์ใน

ฐานะเป็นบุคคลและถึงแม้ว่าการปรากฏตัวของจิตวิญญาณไม่สามารถสังเกตเห็นจากการทดลอง

แต่ผลสรปุของวิทยาศาสตร์  ทีเ่ก่ียวกบัตวัอ่อนมนษุย์  “เป็นตวับ่งชีท้ีม่ค่ีาว่าการแสดงออกทางความ

เป็นบุคคลในช่วงเวลาแรกของการปรากฏตัวครั้งแรกของชีวิตมนุษย์  จากเหตุผลนี้จึงเป็นไปได้

อย่างไรที่มนุษย์คนหนึ่งจะไม่เรียกว่าเป็นบุคคล  อันท่ีจริงความเป็นมนุษย์นั้นคือช่วงเวลาทั้งหมด

ของชีวิตทั้งก่อนและหลังคลอด  เราไม่สามารถจะก�ำหนด  การเปล่ียนแปลงในธรรมชาติหรือการ

เปลี่ยนแปลงแบบค่อยเป็นค่อยไปในทางจริยธรรมนี้ได้  เพราะมันมีคุณสมบัติเต็มรูปแบบทาง

มานษุยวทิยาและจรยิธรรม  ดงันัน้  จากจดุเริม่ของชวีติ  ตวัอ่อนมนษุย์กม็ศีกัดิศ์รพีอทีจ่ะเป็นบคุคล

ได้เช่นเดยีวกัน  ด้วยเหตนุีม้นษุย์ทกุคนต้องได้รบัการเคารพในศักดิศ์รเีพราะแต่ละคนมศีกัดิศ์รแีละ

คุณค่าของตนเองที่ไม่สามารถลบเลือนได้  (Dignitas  Personae,  2008  ข้อที่  5)

	 ส่วนเรื่องการแต่งงานนั้นมีอยู่ทุกยุคสมัยและทุกวัฒนธรรม  “การแต่งงานคือ  สภาวะความ

จริงอย่างหนึ่งที่ฉลาดและรอบคอบ  โดยถูกสถาปนาขึ้นจากพระเจ้าผู้ทรงสร้างพร้อมกับทรงมอบ

แผนการแห่งความรักไว้ในความเป็นมนุษย์  ดังนั้นสามีและภรรยาจึงได้ส่งต่อของขวัญของพวกเขา



210 วารสารวิชาการ วิทยาลัยแสงธรรม

สถานภาพของตวัอ่อนมนษุย์ตามค�ำสอนของพระศาสนจกัรโรมนัคาทอลกิ

นีไ้ปยงัผูอ้ืน่  คอืความเป็นหนึง่เดยีวของบคุคล  ซ่ึงเขาเติมเต็มให้กนัและกนั  ด้วยเหตุนี ้ พวกเขาได้

ร่วมมือกับพระเจ้าในการให้ก�ำเนิดและหล่อเล้ียงชีวิตใหม่ข้ึนมา”  ในการบรรลุผลถึงความรักของ

การแต่งงานผู้ชายและผู้หญิง  “ต้องท�ำให้มันชัดเจนว่าการเริ่มต้นของชีวิตสมรสของพวกเขานั้นมี

ค�ำว่า  ใช่อย่างแท้จริง  ซึ่งได้รับการกล่าวออกมาและแสดงให้เห็นผ่านการด�ำเนินชีวิตอย่างแท้จริง

ในการอยูร่่วมกนัเสมอเพือ่เปิดสูช่วีติ...  กฎธรรมชาติซ่ึงเป็นรากของการรับรู้  ถงึความเท่าเทยีมกนั

อย่างแท้จรงิระหว่างบคุคลต่อบคุคล  คอืสิง่ทีต้่องตระหนกัในฐานะทีเ่ป็นจดุก�ำเนดิของแรงบนัดาล

ใจในเรื่องความสัมพันธ์ระหว่างคู่สมรสท่ีจะต้องมีความรับผิดชอบต่อบุตรที่จะเกิดใหม่และการส่ง

ผ่านชีวิตนี้จะถูกจารึกไว้ในธรรมชาติและจะเป็นบรรทัดฐานแบบไร้ตัวอักษร  ซึ่งทุกคนต้องรับรู้” 

(Dignitas  Personae,  2008  ข้อที่  6)

	 เป็นความเชื่อมั่นของพระศาสนจักรโรมันคาทอลิกที่ว่า  มนุษย์ไม่เพียงแค่ได้รับความเคารพ

โดยอาศัยความเชือ่เท่านัน้  แต่เพราะว่ามนษุย์ถกูสร้างมาโดยพระเจ้า  ซึง่พระองค์ทรงตรสัว่า  “เรา

จะสร้างมนษุย์ขึน้ตามภาพลกัษณ์ของเรา  ให้มคีวามคล้ายคลึงกบัเรา”  (ปฐก.  1:26)  และพระเจ้า

ทรงตรัสอีกว่า  สิ่งที่พระองค์ทรงสร้างนั้นดีมาก  (ปฐก.  1:31)  และได้กระท�ำอีกครั้งโดยพระบุตร 

(ยน.  1:14)  ในพระธรรมล�้ำลึกเรื่องการรับสภาพมนุษย์ของพระองค์  อันเป็นการยืนยันถึงศักด์ิศรี

ของร่างกายและวิญญาณมนุษย์เป็นธรรมล�้ำลึกสูงสุด  โดยพระวจนาตย์ทรงรับเอาเนื้อหนังเหมือน

กันกับมนุษย์  ซึ่งพระคริสตเจ้าไม่ได้ลดทอนสภาพร่างกายของมนุษย์เลย  แต่กลับเปิดเผยให้ทราบ

อย่างครบครันถึงความหมาย  และคุณค่าของร่างกาย”  ในความเป็นจริงก็คือ  “อาศัยธรรมล�้ำลึก

การรบัสภาพมนษุย์ของพระวจนาตถ์นัน่เอง  ได้ท�ำให้ธรรมล�ำ้ลึกของมนษุย์นัน้แจ่มชดัอย่างแท้จริง"

และผ่านทางการเป็นหนึ่งเดียวกับชาวเราของพระบุตร  พระองค์ได้ท�ำให้เป็นไปได้ว่าเราจะกลาย

เป็น  “บุตรของพระเจ้า”  (ยน  1:12)  “มีส่วนร่วมในพระธรรมชาติของพระเจ้า”  (2  ปต  1:  4) 

โดยมุมมองใหม่นี ้ ไม่ได้ขดัแย้งกับศกัดิศ์รขีองสิง่สร้างทีท่กุคนสามารถรบัรูไ้ด้ด้วยการใช้เหตผุล  แต่

เป็นการยกขึ้นเหนือขอบเขตของชีวิตซึ่งนั้นคือ  การยกสู่พระเจ้า  ท�ำให้เรามีความสามารถในการ

สะท้อนให้เห็นถึงชีวิตแบบมนุษย์  และการกระท�ำแบบมนุษย์มากขึ้นซึ่งจะน�ำไปสู่ความมีอยู่ของ

มนุษย์ 

	 ด้วยเหตุน้ี  การเคารพความเป็นมนุษย์ของแต่ละคนจะต้องเรียกร้องต่อไป กล่าวคือ  ต้องมี

การปรบั  และท�ำให้เข้มข้นในความสว่างของความจริงและความเชือ่  ดังนัน้เราจะเหน็ว่าไม่มคีวาม

ขัดแย้งระหว่างการยืนยันถึงศักดิ์ศรีและการยืนยันถึงความศักดิ์สิทธิ์ของชีวิตมนุษย์  “ใน



211ปีที่ 15 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2023/2566

ณัฐพงษ์ แสนสุริวงศ์ และ เชิดชัย เลิศจิตรเลขา       

ประวัติศาสตร์  มีวิธีการหลากหลายที่พระเจ้าทรงเอาพระทัยใส่ต่อโลกและต่อมนุษยชาตินั้น  มิได้

เป็นวธิกีารทีพิ่เศษทีแ่ยกจากกัน  ในทางตรงกนัข้าม  วธิกีารเหล่านัน้กลบัส่งเสรมิซึง่กนัและกนัและ

สมัพนัธ์กนัเสมอ  วิธกีารต่างๆ  น้ันมจีดุเริม่และเป้าหมายของตวัเองในพระเมตตาทีเ่ตม็ไปด้วยความ

รกัของพระเจ้า  อกีทัง้เป็นทีซ่ึง่พระเจ้าทรงจดัเตรยีมไว้ส�ำหรบัมนษุย์ทกุคนทีจ่ะได้รับการหล่อหลอม

ไปสู่ภาพลักษณ์ของพระบุตรของพระองค์  (รม  8:29)”  (Dignitas  Personae,  2008  ข้อที่  7)

	 และจากมติขิองมนษุย์และมติขิองพระเจ้า  โดยใช้ความสมัพนัธ์ของทัง้สองมตินิีม้นษุย์ผูห้นึง่

จะเข้าใจดีว่าท�ำไมมนุษย์จึงมีคุณค่าที่ไม่สามารถท�ำลายได้  นั่นคือ  มนุษย์เป็นเจ้าของกระแสเรียก

นิรันดร์  และถกูเรยีกให้มส่ีวนร่วมในสายสมัพนัธ์แห่งความรกัแบบพระตรเีอกภาพแห่งการด�ำรงอยู่

ของพระเจ้า

	 ซึ่งคุณค่าประการนี้เป็นของมนุษย์ทุกคนโดยมิได้แบ่งแยก  โดยอาศัยคุณธรรมพื้นฐานของ

การเป็นอยูน่ี ้ มนษุย์ทกุคนจะต้องได้รบัการเคารพอย่างครบครนั  ค�ำแนะน�ำเกีย่วกบัการเลอืกปฏบิตัิ

ในเรื่องศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ที่อยู่บนพื้นฐานทางชีววิทยา  จิตวิทยา  การพัฒนาด้านการศึกษา

หรืออยู่บนพื้นฐานของสุขภาพ  สิ่งเหล่านี้จะต้องได้รับการยกเว้น  เพราะทุกขั้นตอนของการด�ำรง

อยู่ของมนุษย์นั้น  เขาถูกสร้างข้ึนตามภาพลักษณ์ของพระเจ้า  จึงสะท้อนให้เห็นถึง  “ใบหน้าของ

พระบตุรแต่องค์เดยีวของพระองค์...  ความรกัแบบไร้ขอบเขต  และไม่สามารถเข้าใจได้ทัง้หมดของ

พระเจ้าที่มีต่อมนุษย์น้ัน  เปิดเผยให้ทราบถึงระดับที่มนุษย์ควรได้รับความรักในตัวของเขาเองหาก

ไม่รวมการพจิารณาถึงด้านต่างๆ  น้ี  ไม่ว่าจะเป็นด้านความฉลาด  ความงาม  สขุภาพ  ความวยัเยาว์

ความสมบูรณ์และอื่นๆ  สามารถกล่าวโดยสรุปคือ  ชีวิตมนุษย์น้ันคือ  ความดีเสมอ  เพราะนั่นคือ

ความดทีีเ่ป็นของพระเจ้าทีเ่หน็ได้ในโลกนี ้ เป็นสัญลักษณ์ของการประทับอยูข่องพระองค์  และเป็น

ตราประทับแห่งพระสิริรุ่งโรจน์ของพระองค์  (Evangelium  Vitae,  34)”  (Dignitas  Personae, 

2008  ข้อที่  8)

	 ส่วนในเรือ่งมติด้ิานชีวิตตามธรรมชาต ิ และมติด้ิานชวีติเหนอืธรรมชาตนิี ้ ช่วยให้เราสามารถ

เข้าใจความคิดเรื่องการกระท�ำที่ก่อให้เกิดชีวิตมนุษย์ใหม่สู่ความมีอยู่ของมนุษย์ได้ดีขึ้น  กล่าวคือ

การกระท�ำทีม่ากจากการมอบตนให้แก่กนัและกนัของชายและหญงิ  ซ่ึงสิง่นีส้ะท้อนให้เห็นถงึความ

รกัของพระตรเีอกภาพ  “พระเจ้าเป็นความรกัและชีวติ  ท่ีจารึกไว้ในชายและหญงิ  เป็นกระแสเรียก

เพ่ือมีส่วนร่วมในหนทางพิเศษในธรรมล�้ำลึกของความเป็นหนึ่งเดียวแห่งบุคคลของพระองค์  อัน

เป็นงานของพระองค์ในฐานะพระผู้สร้างและพระบิดา” 



212 วารสารวิชาการ วิทยาลัยแสงธรรม

สถานภาพของตวัอ่อนมนษุย์ตามค�ำสอนของพระศาสนจกัรโรมนัคาทอลกิ

	 ดงันัน้  “ความสมบรูณ์ทางธรรมชาตทิีม่อียู่ในชายและหญงิ  โดยได้รบัการหล่อเลีย้งผ่านความ

ตั้งใจส่วนตัวของคู่สมรสในแผนการด�ำเนินชีวิตทั้งหมดของพวกเขา  ทุกสิ่งท่ีพวกเขามีและทุกสิ่งที่

พวกเขาเป็น  พระเจ้าจะทรงรบัรอง  ท�ำให้บรสิทุธิ ์ และยกระดบัขึน้  น�ำไปสูค่วามสมบรูณ์และผ่าน

ทางศีลสมรส  พระจิตเจ้าจะทรงประทานพระพรแห่งความเป็นหนึ่งเดียวให้แก่คู่สามีภรรยา  ซ่ึง

พระพรนั้นคือภาพลักษณ์ของการเป็นอยู่และความจริงแห่งความเป็นหนึ่งเดียวของพระศาสนจักร

อันเป็นพระกายทิพย์ของพระเยซูเจ้าองค์พระผู้เป็นเจ้าของเรา”  (Dignitas  Personae,  2008 

ข้อที่  9)

	 ต่อไปจะเป็นส่วนที่สองโดยจะเริ่มจากข้อที่  11  เป็นต้นไป  ซึ่งประเด็นแรกในส่วนที่สองนี้ก็

คือ  เรื่องเทคโนโลยีเพื่อช่วยเจริญพันธุ์โดยใน  Dignitas  Personae  ข้อท่ี  12  ได้ระบุถึงหลักการ 

พื้นฐาน  3  ประการท่ีจะต้องได้รับการเคารพในการใช้เทคโนโลยีเพื่อช่วยเจริญพันธุ ์ หลักการแรก

คอื  ต้องเคารพสทิธใินการมชีีวิตและความสมบรูณ์ทางกายภาพของมนษุย์ทกุคนตัง้แต่ช่วงเวลาของ

การปฏิสนธิจนถึงช่วงเวลาของการตายตามธรรมชาติ  หลักการท่ีสองคือ  ความเป็นหนึ่งเดียวของ

การแต่งงาน  ซึ่งหมายถึงการเคารพซึ่งกันและกัน  เพ่ือสิทธิในชีวิตสมรสท่ีจะกลายเป็นบิดาหรือ

มารดา  โดยไม่ใช่เพียงการร่วมกับคู่สมรสอื่นๆ  หลักการท่ีสาม  คือ  ต้องเคารพต้นก�ำเนิดของชีวิต

มนุษย์อันมีบริบทที่แท้จริงในการแต่งงานและในครอบครัวที่ที่ถูกสร้างขึ้นผ่านการกระท�ำที่

แสดงออกถงึความรักซึง่กนัและกนัระหว่างชายและหญงิ  ด้วยเหตนุีก้ารให้ก�ำเนดิ  “จะต้องเป็นผล

จากการแต่งงาน”  (Donum  Vitae,  II,  B,  4)

	 Dignitas  Personae  ข้อที่  13  ยังได้ย�้ำถึงค�ำสั่งสอนของ  Donum  Vitae  ด้วยการ 

ประกาศว่า  “เทคนิคทั้งหมดของเทคโนโลยีเพื่อช่วยเจริญพันธุ์ท้ังที่กระท�ำโดยใช้อสุจิและไข่ของ 

คูส่มรสหรอืรบัมาจากการบรจิาคนัน้เป็นการกระท�ำทีพ่ระศาสนจักรไม่ให้การสนบัสนนุ  แต่ในทาง

กลับกันเทคนิคซึ่งท�ำหน้าที่ช่วยเหลือให้การสมรสมีความอุดมสมบูรณ์นั้นได้รับอนุญาต  โดยในข้อ

ที ่ 13  ได้กล่าวถงึเทคนคิทีเ่หมาะสมไว้ดงันีค้อื  จะต้องเป็นเทคนคิทีมุ่ง่เป้าไปทีก่ารขจดัอปุสรรคใน

การปฏสินธติามธรรมชาต ิ เช่นการรกัษาด้วยการควบคุมฮอร์โมน  การผ่าตัดเพือ่ขจดัการปิดกัน้ท่อ

น�ำไข่  ฯลฯ  ร่วมทั้งยังส่งเสริมให้เกิดการยอมรับและการวิจัยเพื่อป้องกันไม่ให้เกิดภาวะมีบุตรยาก

	 Dignitas  personae  ข้อที่  14  และ  15  ให้ความส�ำคัญอยู่ท่ีการปฏิสนธิในจานทดลอง 

(เดก็หลอดแก้ว)  และการท�ำลายตวัอ่อนมนษุย์โดยเจตนา  ซึง่ในเอกสาร  Donum  Vitae  ได้กล่าว 

ถึงการกระท�ำเหล่านี้  และได้ประณามพวกเขาและจากจุดนี้  เอกสาร  Dignitas  Personae  ได้ 



213ปีที่ 15 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2023/2566

ณัฐพงษ์ แสนสุริวงศ์ และ เชิดชัย เลิศจิตรเลขา       

ยนืยนัอกีครัง้ว่า  “จากประสบการณ์ทีผ่่านมาได้แสดงให้เหน็ว่า  เทคนคิทัง้หมดของการปฏสินธใิน

จานทดลองนั้นเป็นการกระท�ำที่มองว่าตัวอ่อนมนุษย์เป็นเพียงมวลของเซลล์ที่จะเลือกใช้และทิ้ง

ก็ได้”  (Dignitas  Personae,  2008  ข้อที่  14)

	 Dignitas  Personae  ข้อที่  16  ได้สรุปข้อค�ำสอนของพระศาสนจักรโรมันคาทอลิกว่าไม่ 

สามารถที่จะยอมรับได้ในการที่จะแยกการให้ก�ำเนิดชีวิตออกจากบริบทของคู่สมรส  เพราะการให้

ก�ำเนิดชีวติเป็นการกระท�ำส่วนบคุคลของสามแีละภรรยาซึง่จะไม่สามารถน�ำการกระท�ำแบบอืน่มา

ทดแทนได้  และการให้ก�ำเนิดน้ันจะต้องได้รับความเคารพเพราะเป็นการกระท�ำที่น่าสะเทือนใจ 

หากเราจะลดคุณค่าของมันลงไปเป็นแค่การสืบพันธุ์เท่านั้น  อีกทั้งศักดิ์ศรีของบุคคลมนุษย์ต้องได้

รบัการยอมรบัในมนษุย์ทุกๆ  คนตัง้แต่ช่วงเวลาของการปฏสินธจินถงึช่วงระยะเวลาสดุท้ายของชวีติ

คือการตายตามธรรมชาติ

	 Dignitas  Personae  ข้อที่  17  ได้กล่าวถึงการฉีดอสุจิเข้าไปในนิวเคลียสของเซลล์ไข่โดย 

มีชื่อเรียกว่า  Intracytoplasmic  (ICSI)  อันเป็นวิธีการพัฒนาของเทคโนโลยีเพื่อช่วยเจริญ 

พนัธุ ์ โดยขัน้ตอนของการใช้  Intracytoplasmic  (ICSI)  นี ้ จะคล้ายกันในเกือบทกุส่วนท่ีเกีย่วกบั

การปฏิสนธิในจานทดลองแต่จะความแตกต่างท่ีโดยท่ัวไปแล้ว  การปฏิสนธิในจานทดลองจะน�ำ

เซลล์อสจิุและเซลล์ไข่มาวางไว้ท่ีจานทดลองแล้วให้เกดิการปฏสินธกินั  แต่ส�ำหรบั  Intracytoplas-

mic  (ICSI)  นั้นจะใช้วิธีการฉีดเซลล์อสุจิที่ได้เลือกไว้ก่อนหน้านี้เข้าสู่นิวเคลียสของเซลล์ไข่  ดังนั้น

การกระท�ำแบบนี้จึงเป็นเช่นเดียวกับการปฏิสนธิในจานทดลองเพราะมันท�ำให้เกิดการแยกความ

สมบูรณ์ระหว่างการให้ก�ำเนิดและกิจการความรักของคู่สมรส"

	 ใน  Dignitas  Personae  ข้อที่  18  และ  19  ได้พูดถึงการแช่แข็ง  “ตัวอ่อน”  กล่าวคือตัว

อ่อนมนุษย์ทีเ่หลือจากการใส่กลบัเขา้สูร่่างกายของผู้หญงิ  จะถูกน�ำมาแช่แขง็ในถงัไนโตรเจนเหลว

ที่อุณหภูมิ  -196  องศาเซลเซียส  “ตัวอ่อนมนุษย์”  จะหยุดการเจริญเติบโต  แต่ยังมีชีวิตอยู่ต่อไป

ได้นานเป็นปีๆ  เลยทีเดียวและเมือ่ใดจ�ำเป็นต้องใช้ก็เพยีงแต่ท�ำการละลายให้กลบัมาสูอ่ณุหภูมปิกติ

ซึ่งใน  Dignitas  Personae  ข้อท่ี18  ยังได้เรียกตัวอ่อนมนุษย์ที่ถูกแช่แข็งว่า  “เด็กก�ำพร้า”  โดย 

อธิบายเพิ่มเติมว่าพ่อแม่ของพวกเขาไม่ได้ให้ความสนใจกับพวกเขาเลย  และในที่สุดความรู้สึกของ

การเป็นพ่อแม่ผูท้ีจ่ะต้องปกป้องพวกเขาก็จะหมดไปและด้วยเหตุนี ้ จงึท�ำให้เกดิค�ำถามว่า  “จะท�ำ

อะไรกับจ�ำนวนที่เพิ่มมากขึ้นของตัวอ่อนมนุษย์ที่ถูกแช่แข็งและถูกทอดทิ้ง”



214 วารสารวิชาการ วิทยาลัยแสงธรรม

สถานภาพของตวัอ่อนมนษุย์ตามค�ำสอนของพระศาสนจกัรโรมนัคาทอลกิ

	 และใน  Dignitas  Personae  ข้อที่  19  ยังให้ความส�ำคัญกับปัญหานี้  โดยได้กล่าวว่าเป็น

การผิดทางศีลธรรมอย่างยิ่งที่จะใช้ตัวอ่อนมนุษย์เหล่านี้ส�ำหรับการวิจัยหรือส�ำหรับการรักษาโรค 

ข้อเสนอดังกล่าว  เป็นที่ยอมรับไม่ได้อย่างเห็นได้ชัดเพราะพวกเขาปฏิบัติต่อตัวอ่อนมนุษย์ว่าเป็น

เพียง  “วัสดุชีวภาพ”  และผลท่ีตามมาก็คือเป็นการท�ำร้ายและท�ำลายตัวอ่อนมนุษย์  ในท�ำนอง

เดยีวกนัส�ำหรบัข้อเสนอทีจ่ะน�ำตวัอ่อนมนษุย์เหล่านี ้ ไปใช้ในการรักษาภาวะทีม่บีตุรยากของคูส่มรส

นัน้กเ็ป็นสิง่ทีไ่ม่สามารถยอมรบัได้ในด้านจรยิธรรม  เพราะมนัมเีหตุผลเดียวกนักบัการใช้เทคโนโลยี

เพื่อช่วยเจริญพันธุ์แบบ  Heterologous  ซึ่งมันผิดกฎหมายและเช่นเดียวกันส�ำหรับการตั้งครรภ ์

แทน  (อุ้มบุญ)  ด้วย  ท้ายที่สุดใน  Dignitas  Personae  ข้อที่  19  ยังคงปฏิเสธทุกๆรูปแบบของ 

เทคโนโลยีเพื่อช่วยเจริญพันธุ์ที่มีกล่าวไว้ในเอกสาร  “ของขวัญแห่งชีวิต”  (Donum  Vitae  II, 

A,  3)

	 และในวรรคสุดท้ายของ  Dignitas  personae  ข้อที่  19  ได้กล่าวว่า  “ต้องยอมรับว่าตัว 

อ่อนมนษุย์หลายพนัตวัท่ีถูกทอดท้ิงนัน้เป็นการแสดงออกให้เหน็ถงึสถานการณ์ของความอยติุธรรม

ซึ่งในความเป็นจริงนั้นไม่สามารถแก้ไขได้ดังนั้นพระสันตะปาปา  ยอห์น  ปอลท่ี  2  จึงได้เรียกร้อง

มโนธรรมของวงการวิทยาศาสตร์  ทั่วโลกและเป็นพิเศษส�ำหรับวงการแพทย์ว่าควรที่จะหยุดการ

ผลติตวัอ่อนมนษุย์และควรค�ำนงึว่าตวัอ่อนมนษุย์นัน้ต้องมสิีทธิท์ีจ่ะได้รับการคุม้ครองเช่นเดียวกบั

มนุษย์ผู้เป็นบุคคลตามกฎหมาย”

	 อีกทั้งใน  Dignitas  Personae  ข้อที่  20  ได้พิจารณาถึงการแช่แข็งของเซลล์ไข่  ซึ่งเป็น 

เซลล์ไข่ของสตรีที่ยังไม่ต้องการมีบุตร ณ  เวลานั้น  แต่ต้องการที่จะใช้เซลล์ไข่นี้เมื่อตัวเองแก่ตัวลง

หรือต้องการท่ีจะมีบุตรในอนาคต  จึงท�ำให้พระศาสนจักรต้องประกาศสอนว่า  “การแช่แข็งเซลล์

ไข่อันมีวัตถุประสงค์เพ่ือน�ำมาใช้ในเทคโนโลยีเพื่อช่วยเจริญพันธุ์ในอนาคตนั้น  เป็นการกระท�ำที่

เมื่อพิจารณาทางศีลธรรมแล้วไม่สามารถยอมรับได้”

	 ส่วนใน  Dignitas  Personae  ข้อที่  21  นั้นได้อธิบายว่าในการใช้เทคโนโลยีเพ่ือช่วยเจริญ

พันธุ์นั้น  จะมีขั้นตอนหนึ่งที่ต้องน�ำตัวอ่อนมนุษย์จ�ำนวนมากพอสมควรย้ายโอนเข้าไปในครรภ์

มารดา  ซึ่งก่อให้เกิดการเพิ่มขึ้นอย่างมากในความถี่ของการตั้งครรภ์  แต่ในทางกลับกันการปฏิบัติ

เช่นนี้เป็นการกระท�ำท่ีเรียกว่าการลด  (จ�ำนวน)  ตัวอ่อนมนุษย์  เพราะในความเป็นจริงนั้นเมื่อตัว

อ่อนมนุษย์ฝังตัวในผนังมดลูกแล้ว  มดลูกก็จะท�ำการก�ำจัดตัวอ่อนมนุษย์ที่เหลือออกมา  ซึ่งพระ

ศาสนจักรมองว่ามนัเป็นการท�ำลายตวัอ่อนมนษุย์โดยตรง  เพราะตัง้แต่ทีม่กีารปฏสินธติวัอ่อนมนษุย์



215ปีที่ 15 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2023/2566

ณัฐพงษ์ แสนสุริวงศ์ และ เชิดชัย เลิศจิตรเลขา       

เหล่านั้นเป็นชีวิตแล้ว  และการท�ำลายชีวิตแบบนี้ดูเหมือนว่าจะเป็นการฆ่าชีวิตของตัวอ่อนมนุษย์

ซึง่การตดัสนิใจทีจ่ะก�ำจดัตวัอ่อนทีไ่ด้ยอมรบัว่ามนัเป็นชวีติของมนษุย์ตามทีต้่องการในครัง้แรกนัน้

แสดงให้เหน็ถงึความขดัแย้งในตวัมนัเองโดยมกัจะน�ำไปสูค่วามทกุข์ทรมานและความรูส้กึผดิของคู่

สมรสและแพทย์  อกีท้ังในมมุมองทางศลีธรรมพิจารณาว่ากรณขีองการลด  (จ�ำนวน)  ตัวอ่อนมนษุย์

นีเ้ป็นการเลอืกท�ำแท้งโดยเจตนา  กล่าวคอืมนัเป็นความจรงิว่าการกระท�ำเช่นนีม้เีจตนาโดยตรง  ที่

จะก�ำจัดช่วงแรกของการด�ำรงอยู่ของพวกเขาซ่ึงเป็นผู้บริสุทธิ์  ด้วยเหตุนี้เองจึงถือว่าเป็นความผิด

ทางศีลธรรมที่ร้ายแรง

	 และใน  Dignitas  Personae  ข้อที ่ 22  จะเป็นพิจารณาถงึเทคนคิทางการแพทย์ทีเ่รียกว่า 

“การวินิจฉยัก่อนการฝังตวั”  เป็นรปูแบบของการวนิจิฉยัก่อนการตัง้ครรภ์  ซึง่มนัเกีย่วข้องกับการ

ท�ำเด็กหลอดแก้ว  กล่าวคือตัวอ่อนมนุษย์ท่ีเกิดขึ้นในจานทดลองนั้นจะได้รับการวินิจฉัยโรคทาง

พันธุกรรมก่อนท่ีจะถูกย้ายเข้าไปในมดลูกของผู้หญิง  การวินิจฉัยดังกล่าวจะท�ำเพื่อให้แน่ใจว่าตัว

อ่อนมนุษย์ไม่มีข้อบกพร่อง  หรือมีเพศที่ตรงตามความต้องการหรือคุณสมบัติอ่ืนๆ  ซ่ึงการกระท�ำ

เช่นนี้พระศาสนจักรโรมันคาทอลิกมองว่าเป็นการท�ำลายตัวอ่อนมนุษย์ด้วยการตัดสินข้อบกพร่อง

ทีไ่ม่พงึประสงค์หรอืด้วยเหตผุลอืน่ๆ  อนัเป็นการมองว่าตวัอ่อนมนษุย์เป็นเพยีงแค่วสัดทุางชวีภาพ

และเป็นการไม่เคารพศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ของตัวอ่อนอย่างร้ายแรง

	 และใน  Dignitas  Personae  ข้อที ่ 23  (ข้อสดุท้ายของส่วนทีส่อง)  ยงัคงมุง่เน้นไปทีร่ปูแบบ 

ใหม่ของการสกัดกั้นและการท�ำลายการตั้งครรภ์  ซึ่งมีอยู่  2  วิธีการคือ 

	 1.  “Interceptive  การสกัดกั้น”  กล่าวคือ  เป็นวิธีการที่เข้าไปเกี่ยวข้องกับตัวอ่อนมนุษย ์

โดยเป็นการสกัดกั้นไม่ให้ตัวอ่อนมนุษย์เกิดการฝังตัวในผนังมดลูก

	 2.  “Contragestative  การก�ำจดัตวัอ่อนมนษุย์”  กล่าวคอื  เป็นวธิกีารก�ำจดัหรอืฆ่าตวัอ่อน 

มนุษย์หลังจากที่  Implantation  ฝังตัวในผนังมดลูกแล้ว 

	 โดยวิธีการทั้งสองมีวัตถุประสงค์เดียวกัน  คือการท�ำลายตัวอ่อนมนุษย์  ซ่ึงท้ังสองเป็นรูป

แบบของการท�ำแท้งโดยเจตนาและผิดศีลธรรมอย่างร้ายแรง



216 วารสารวิชาการ วิทยาลัยแสงธรรม

สถานภาพของตวัอ่อนมนษุย์ตามค�ำสอนของพระศาสนจกัรโรมนัคาทอลกิ

3.  สาระส�ำคัญในค�ำสอนที่เกี่ยวกับเรื่องชีวิตและความเป็นบุคคลจากเอกสารค�ำสอนท้ัง 

2  ฉบับ

	 	 3.1  ชีวิตเริ่มต้นเมื่อไร  จากค�ำสอนของเอกสาร  Donum  Vitae  และ  Dignitas 

Personae

	 	 ในประเด็นค�ำถามที่ว่า  ชีวิตเริ่มเมื่อไรนั้น  เมื่อท�ำการศึกษาจากเอกสารทั้ง  2  ฉบับแล้ว 

พบว่า  “ความเป็นมนษุย์ต้องได้รบัการเคารพและปฏบิตัอิย่างเสมอภาคเช่นเดยีวกบับคุคลธรรมดา

ทันทีตั้งแต่เริ่มต้นการปฏิสนธิในครรภ์มารดา”  เป็นการยืนยันค�ำสั่งสอนของพระศาสนจักร

โรมันคาทอลิกในค�ำแถลงการณ์เรื่อง  Procured  Abortion  ว่า  “ตั้งแต่ช่วงเวลาที่เกิดการ 

ปฏิสนธขิึน้นัน้ชวีติใหม่ได้เริม่ขึน้แล้ว  ซึง่ไม่ใช่ชวีติของบดิาหรอืมารดาอีกต่อไปแต่เป็นชวีติใหม่ของ

เขา”  และในหนังสือเพลงสดุดีก็ได้กล่าวถึงช่วงเวลาของการเกิดไว้ว่า

	 	 “พระองค์ทรงป้ันส่วนภายในของข้าพเจ้า  ทรงถกัทอร่างข้าพเจ้าในครรภ์มารดา  ข้าพเจ้า

ขอบพระคุณพระองค์ที่ทรงสร้างข้าพเจ้าให้เป็นดังปาฏิหาริย์  พระราชกิจของพระองค์น่าพิศวง

พระองค์ทรงรู้จักข้าพเจ้าอย่างดี  ร่างของข้าพเจ้าไม่เป็นสิ่งลึกลับส�ำหรับพระองค์เลยเมื่อข้าพเจ้า

ถูกปั้นอย่างเงียบๆ  และถูกถักทอขึ้นในส่วนลึกของแผ่นดิน  ข้าพเจ้ายังเป็นตัวอ่อนในครรภ์ 

พระองค์ก็ทอดพระเนตรเห็นแล้ว  ทุกอย่างมีเขียนไว้ในหนังสือของพระองค์  วันเวลาถูกก�ำหนดไว้

แล้วก่อนทีจ่ะเกดิขึน้”  (สดด.  139  :13  -16)  และเอกสารทัง้  2  ฉบบั  กไ็ด้ยนืยนัว่าการให้ก�ำเนดิ

ชวีติเป็นภารกจิทีพ่ระเจ้าทรงมอบให้มนษุย์สานต่อจากภารกจิของพระองค์  เป็นการสานต่อทีช่าย

และหญิงร่วมมือกับพระองค์ในการมอบพระพรของชีวิตมนุษย์ให้สืบทอดต่อไปด้วยใจอิสระ  และ

ความรับผิดชอบ  โดยมีความรักเป็นพื้นฐานในการที่จะรับผิดชอบชีวิตใหม่ที่เกิดมา

	 	 และพระศาสนจักรยังได้สอนอีกว่า  “ตัวอ่อนมนุษย์ต้ังแต่ระยะแรกของการเกิดนั้นไม่

สามารถที่จะถูกลดคุณค่าลงเป็นเพียงแค่กลุ่มของเซลส์ได้  ร่างกายตัวอ่อนมนุษย์พัฒนาเจริญขึ้น

อย่างเหมาะสมตามรูปแบบท่ีก�ำหนดไว้อย่างเห็นได้ชัดในการเกิดของเด็กทุกคน”  (Dignitas 

Personae.  2008  ข้อท่ี  4)  จึงเห็นได้ว่า  พระศาสนจักรได้ให้ความห่วงใยอย่างมากในเรื่องการ 

เริ่มต้นของชีวิตมนุษย์ 

	 	 ด้วยเหตุนี้  จึงสามารถสรุปได้ว่า  เอกสารทั้ง  2  ฉบับนั้นมีความสอดคล้องกันว่าเมื่อเกิด

การปฏิสนธิน้ันชวีติมนษุย์ได้เกดิขึน้แล้ว  เป็นชวีติทีพ่ระเจ้าได้ทรงประทานให้  เป็นชวีติทีจ่ะต้องได้

รับความเคารพอย่างไม่มีเงื่อนไข  และชีวิตน้ีควรอย่างยิ่งที่จะเกิดขึ้นโดยกิจการแห่งความรักของคู่

สมรส



217ปีที่ 15 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2023/2566

ณัฐพงษ์ แสนสุริวงศ์ และ เชิดชัย เลิศจิตรเลขา       

	 	 3.2  ความเป็นบุคคลหมายถึงอะไรจากเอกสาร  Donum  Vitae  และ  Dignitas 

Personae

	 	 ในเอกสาร  Donum  Vitae  นั้นมีวัตถุประสงค์หลักคือการอธิบายถึงคุณค่าของจุด 

ก�ำเนิด  และการให้ก�ำเนดิของชวีติมนษุย์  จงึท�ำให้มกีารอธบิายถงึความเป็นบคุคลของตวัอ่อนมนษุย์

ไม่มากเท่าทีค่วรและยงัไม่ชดัเจนนกั  แต่ในเอกสาร  Donum  Vitae  กไ็ด้กล่าวถงึความเป็นบคุคล

ไว้ในประโยคแรกของข้อที่  23  ว่า  “ตัวอ่อนมนุษย์ต้องได้รับความเคารพเหมือนกับบุคคล  ทันที

ตั้งแต่ช่วงเวลาของการมีอยู่ของเขา”  ด้วยค�ำกล่าวข้างต้นน้ีเองจึงช่วยให้เราเข้าใจว่าถึงแม้เอกสาร

ฉบับนี้จะไม่ได้เจาะจงว่าความเป็นบุคคลของตัวอ่อนมนุษย์เกิดขึ้นเมื่อไร  แต่เอกสารฉบับน้ีก็ได้ให้

ค�ำแนะน�ำที่ส�ำคัญว่าเราทุกคนจะต้องเคารพชีวิตของตัวอ่อนมนุษย์นั้นเหมือนกับที่เราเคารพชีวิต

ของบุคคลที่คลอดออกมาแล้ว

	 	 ส่วนในเอกสาร  Dignitas  Personae  นั้นแน่นอนทีเดียวว่าท้ังชื่อและวัตถุประสงค์ของ

เอกสารน้ี  เป็นการประกาศยนืยนัว่า  ณ  ช่วงเวลาของการปฏสินธนิัน้ชวีติของตวัอ่อนมนษุย์ได้เกดิ

ขึ้นและไม่เพียงแค่เป็นการมีชีวิตใหม่เท่านั้น  แต่เป็นชีวิตที่เราจะต้องให้ความเคารพในความเป็น

บุคคลของเขาซึ่งความเป็นบุคคลนี้เป็นของประทานจากพระเจ้า  เพราะว่าชีวิตเป็นของประทาน

จากพระเจ้า  ดังนั้นตัวอ่อนมนุษย์จะต้องได้รับการเคารพและถือว่าเป็นบุคคลต้ังแต่ช่วงเวลาของ

การปฏสินธ ิ และด้วยเหตนุีเ้อง ณ  ช่วงเวลาเดยีวกนันี ้ สิทธใินฐานะทีเ่ป็นบคุคลของเขาจะต้องได้

รับการยอมรับ  และเป็นช่วงเวลาที่จะต้องเคารพสิทธิในการมีชีวิตมนุษย์ของผู้บริสุทธิ์ทุกคน  ซึ่ง

คุณค่าประการน้ีเป็นของทุกคนโดยมิได้แบ่งแยก  และโดยอาศัยคุณธรรมพื้นฐานของการเป็นอยู่นี้

ตัวอ่อนมนุษย์จะต้องได้รับการเคารพอย่างครบครัน  กล่าวคือเคารพในอัตลักษณ์ของความเป็น

มนุษย์และศักดิ์ศรีของบุคคลมนุษย์

4.  การศึกษาถึงความเข้าใจเกี่ยวกับสถานภาพของตัวอ่อนมนุษย์จากมุมมองต่างๆ  เช่น 

มุมมองด้านปรัชญา  สังคม  และกฎหมาย 

	 พบว่า  ไม่สามารถน�ำมาอธิบายความเป็นบุคคลเพื่อที่จะปกป้องตัวอ่อนมนุษย์ได ้ เพราะใน

แต่ละมุมมองนั้นมีความแตกต่างกันอย่างมาก  ในเรื่องจุดเริ่มต้นที่จะสามารถยอมรับได้ว่าตัวอ่อน

มนุษย์นั้นเป็นบุคคล 



218 วารสารวิชาการ วิทยาลัยแสงธรรม

สถานภาพของตวัอ่อนมนษุย์ตามค�ำสอนของพระศาสนจกัรโรมนัคาทอลกิ

สรุป

	 สรุปสถานภาพของตัวอ่อนมนุษย์ตามค�ำสอนของพระศาสนจักรโรมันคาทอลิกได้ดังนี้

	 1.  การมีชีวิตของตัวอ่อนมนุษย์

	 พระศาสนจักรโรมันคาทอลิกสอนว่าตัวอ่อนมนุษย์มีชีวิตของมนุษย์อย่างแท้จริง  โดยชีวิตที่

เขามีนั้นมันเริ่มตั้งแต่ช่วงเวลาของการปฏิสนธิ  และเป็นชีวิตที่พระเจ้าได้ทรงประทานให้เป็นของ

ขวัญอันล�้ำค่า

	 2.  การเป็นบุคคลของตัวอ่อนมนุษย์

	 พระศาสนจักรโรมันคาทอลิกมิได้ระบุว่า  ความเป็นบุคคลของตัวอ่อนมนุษย์นั้นเริ่มต้นขึ้น

เม่ือใด  ส่วนการมีชีวิตของตัวอ่อนมนุษย์ที่พระศาสนจักรโรมันคาทอลิกได้สอนว่าตัวอ่อนมนุษย์มี

ชีวิต  ณ  ช่วงเวลาของการปฏิสนธิ  หากเพียงแต่พระศาสนจักรโรมันคาทอลิกได้สอนว่าตัวอ่อน

มนุษย์จะต้องได้รับความเคารพเหมือนกับมนุษย์ทั่วไปกล่าวคือ  พระศาสนจักรโรมันคาทอลิก

ปรารถนาอย่างยิ่งท่ีจะให้ทุกคนได้เข้าใจและยอมรับว่าตัวอ่อนมนุษย์มีชีวิตอย่างแน่นอน  ซึ่งการมี

ชีวิตนี้เองเรียกร้องให้เราต้องเคารพว่าตัวอ่อนมนุษย์นั้นเป็นบุคคลแล้ว

	 3.  สิทธิ์และศักดิ์ศรีของตัวอ่อนมนุษย์

	 พระศาสนจักรโรมันคาทอลิกสอนว่า  ตัวอ่อนเป็นมนุษย์และตัวอ่อนมีสถานภาพความเป็น

บคุคลนบัตัง้แต่ช่วงเวลาทีเ่ขาเริม่มชีวิีตและจาก  “ช่วงแรกของการมอียู ่ หมายถึงช่วงเวลาท่ีตัวอ่อน

ได้เกดิขึน้นัน้  การเรยีกร้องอย่างแขง็ขนัให้เคารพอย่างไร้เงือ่นไขได้มขึีน้แล้ว  ซึง่เป็นการเคารพความ

เป็นมนุษย์ในร่างกายและจิตวิญญาณของเขาทั้งครบ”  ดังนั้น  จึงสามารถว่าได้ว่า  ตัวอ่อนมนุษย์

นั้นมีชีวิตนับตั้งแต่ช่วงเวลาของการปฏิสนธิและศักดิ์ศรีแห่งการมีอยู่ของชีวิตที่พระศาสนจักร

โรมนัคาทอลกิเชือ่อย่างมัน่ใจว่าชวีติมนษุย์นัน้เป็นของขวญัอนัล�ำ้ค่าทีพ่ระเจ้าได้ทรงประทานให้ด้วย

เหตุนี้ตัวอ่อนมนุษย์จะต้องได้รับการเคารพและถือว่าเขาเป็นบุคคล  เพราะฉะนั้นจากช่วงเวลา

เดียวกันนี้  สิทธิในฐานะที่เป็นบุคคลของเขาจะต้องได้รับการยอมรับ”



219ปีที่ 15 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 2023/2566

ณัฐพงษ์ แสนสุริวงศ์ และ เชิดชัย เลิศจิตรเลขา       

ข้อเสนอแนะ

	 ข้อเสนอแนะส�ำหรับการน�ำผลวิจัยไปใช้

	 1.  การศกึษาเกีย่วกบัเรือ่งสถานภาพของตัวอ่อนมนษุย์ถอืเป็นเรือ่งทีส่�ำคญัและจ�ำเป็นอย่าง

ยิง่ต่อ  การปกป้องคณุค่าและศกัดิศ์รขีองมนษุย์  ดังนัน้คริสตชนทกุคน  โดยเฉพาะบรรดาสามเณร

ผู้ที่ก�ำลังเตรียมตัวเป็นพระสงฆ์  และพระสงฆ์นักบวชท้ังหลายต้องตระหนักว่า  สังคมในปัจจุบันนี้

มีการกระท�ำมากมายที่ไม่เคารพต่อสถานภาพทั้ง  2  ประการของตัวอ่อนมนุษย์  พวกเขาจะต้อง

กล้าที่จะยืนยันว่าไม่มีใครจะสามารถอ้างได้ว่า  การสร้างและการท�ำลายตัวอ่อนมนุษย์นั้นเป็นสิ่งที่

ถูกต้องและเหมาะสม

	 2.  พระศาสนจักรโรมนัคาทอลกิในประเทศไทย  ควรเร่งส่งเสรมิให้ครสิตชนได้มคีวามรูแ้ละ

ความเข้าใจในเรือ่งนี ้ ทัง้ในเรือ่งของการสอน  และการแปลเอกสารทางการของพระศาสนจกัรนีใ้ห้

เป็นภาษาไทยเพื่อสะดวกต่อคริสตชนและผู้ที่สนใจได้ศึกษาง่ายขึ้น 

	 ข้อเสนอแนะส�ำหรับการวิจัยครั้งต่อไป

	 1.  ควรศึกษาเกี่ยวกับท่าทีของพระศาสนจักรโรมันคาทอลิกในประเทศไทยที่มีต่อหลัก 

ค�ำสอนเรือ่งสถานภาพของตวัอ่อนมนุษย์ตามสถานการณ์ในสงัคมปัจจบุนัทีมี่การเปลีย่นแปลงอย่าง

รวดเร็ว

	 2.  ควรท�ำการศึกษาถึงสถานการณ์ที่เป็นอันตรายต่อสถานภาพของตัวอ่อนมนุษย์  โดย

เฉพาะในประเทศไทย



220 วารสารวิชาการ วิทยาลัยแสงธรรม

สถานภาพของตวัอ่อนมนษุย์ตามค�ำสอนของพระศาสนจกัรโรมนัคาทอลกิ

รายการอ้างอิง

คณะกรรมการคาทอลกิเพือ่ครสิตศาสนธรรมแผนกพระคัมภร์ี.  (2551. พระคมัภร์ีภาคพนัธสญัญา 

	 ใหม่.  คณะกรรมการคาทอลิกเพื่อคริสตศาสนธรรมแผนกพระคัมภีร์.

คณะกรรมการคาทอลิกเพื่อคริสตศาสนธรรมแผนกพระคัมภีร์.  (2549). พระคัมภีร์ภาคพันธ 

	 สัญญาเดิม  ปัญจบรรพ.  คณะกรรมการคาทอลิกเพื่อคริสตศาสนธรรมแผนกพระคัมภีร์.

สมเด็จพระสันตะปาปายอห์นปอลท่ี  2.  (2536). พระวรสารแห่งชีวิต  (Evangelium Vitae). 

	 ศูนย์วรรณกรรมซาเลเซียน.

เชิดชัย  เลิศจิตรเลขา.  (2545).  จริยศาสตร์เพื่อชีวิต.  วิทยาลัยเซนต์หลุยส์.

Congregation  for  the  Doctrine  of  the  Faith,  Instruction.  (2008,  8  September). 

	 Dignitas  personae.  On  Certain  Bioethical  Questions

Congregation  for  the  Doctrine  of  the  Faith,  Instruction  on  Respect  for  Human 

	 Life  in  its Origin  and on  the Dignity  of  Procreation. Donum Vitae.  (1987,  22 

	 February).  1:(80),  78-79.

James McTavish,  FMVD.  (2012). Choose  Liffe.  Quezon  City. 

Janet  E,  Smith  and  Christopher  Kaczor.  (2007).  Life  Issues Medical  Choices. 

	 St.  Athony Messenger  Press.


