
บทบาทของสตรีในด้านสังคมที่ปรากฏในพระไตรปิฎก 
The  Women’s Social Roles in TIPITAKA 

 
สุขสันต์  จันทะโชโต  

Sooksun Chundashoto 
 

บทคัดย่อ 
 

 บทความนี้กล่าวถึงทัศนะของพุทธศาสนาที่มีต่อสตรีในด้านสังคม  โดยศึกษารายละเอียดจาก
พระไตรปิฎกเป็นหลัก เพื่อให้เกิดความรู้ความเข้าใจในหลักค าสอนของพุทธศาสนาที่เกี่ยวข้องกับแนวความคิด
เรื่องความเสมอภาค ความเท่าเทียมกันทางสังคม โดยพุทธศาสนาได้ยกระดับสถานภาพของสตรีในสมัยพุทธกาล 
การศึกษาข้อมูลต่าง ๆ พบว่าพุทธศาสนายอมรับให้สตรีได้เข้ามามีส่วนร่วมรับผิดชอบงาน ทั้งทางสังคมและทาง
ศาสนา 
 
ค าส าคัญ:  สตรี , บทบาททางสังคม , พระไตรปิฎก 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                 
 อาจารย์ประจ าสาขาสังคมศึกษา คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวทิยาลัยราชภัฎเทพสตรี 



100 |    ปี ที่  9  ฉ บั บ ที่  1  ม ก ร า ค ม  –  มิ ถุ น า ย น  2 5 6 1  
 

Abstract 
 

 This  article states of Buddhism’ s point of view on women’ s social roles; by study 
mainly of the TIPITAKA’s details, in order for understanding of the Buddhist’s point of view on 
women’ s equality in the Buddhist era.  By studying of various datas, it was found that the 
women’s social-status was raised during the Buddhist’ s era, and was allowed to take part in 
social and religious responsibilities. 
 
Keywords: Women , social roles , TIPITAKA 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



ว า ร ส า ร วิ ช า ก า ร ค ณ ะ ม นุ ษ ย ศ า ส ต ร์ แ ล ะ สั ง ค ม ศ า ส ต ร์   | 101 

 

บทน า 
 ในสมัยพุทธกาลโดยทั่วไปแล้ว สถานภาพของสตรีในฐานะบุตร ภริยา มารดา และผู้ประกอบอาชีพ ได้รับ
การยกย่องนับถือ ให้เกียรติมากขึ้น เพราะพระพุทธเจ้าปฏิเสธความคิดของศาสนาพราหมณ์โดยไม่เช่ือใน
ความส าคัญของบุตรชายประกอบพิธีกรรมให้แก่บิดา เมื่อตายไปแล้วจะพ้นขุมนรก สตรี ผู้เป็นภริยาก็มีอ านาจใน
กิจการบ้านเรือนมากขึ้น สตรีในฐานะมารดานั้นพระพุทธศาสนาก็ให้ความส าคัญในฐานะเป็นผู้มีพระคุณ  มี
อุปการะอย่างยิ่งแก่บุตรหญิงหม้ายที่เป็นพุทธศาสนิกชนก็ไม่ได้รับการรังเกียจดูถูกเหยียดหยามจากญาติของฝ่าย
สามี ทั้งยังมีเสรีภาพในการรับผิดชอบต่อชีวิตของตนมากขึ้น สตรีสามารถเลือกนับถือศาสนาเข้าบวชเป็นภิกษุณี
ได้รับโอกาสให้เป็นส่วนหนึ่งของพุทธบริษัทสี่  มีสตรีจ านวนไม่น้อยที่แสดงความสามารถทางธรรม สร้าง
คุณประโยชน์แก่พุทธศาสนาทั้งโดยตรงและโดยอ้อม ซึ่งสถานภาพสตรีมีบทบาท ดังนี้ 
 
1. สตรีในฐานะบุตรี 
  การถือก าเนิดของบุตรหญิงนั้นแม้จะไม่มีหลักฐานแสดงว่าได้รับการต้อนรับและเป็นที่ยินดี  แต่ก็ไม่มี
หลักฐานอันแสดงว่า การได้บุตรหญิงนั้นเป็นความเศร้า ความผิดหวังของครอบครัว นอกจากนั้นแล้วก็ยังไม่มี
หลักฐานใดแสดงว่าบุตรชายได้รับการต้อนรับดีกว่าอีกด้วย การมองบุตรหญิงว่าเป็นความกังวล เครื่องถ่วง  เครื่อง
กีดขวาง ของบิดานั้นเริ่มจะหมดความส าคัญ หรือแม้ยังคงมีอยู่ก็น้อยลงไปเป็นล าดับ เพราะพุทธศาสนาไม่ได้ให้
ความส าคัญต่อความเช่ือเรื่องพิธีกรรมที่จ าเป็นจะต้องมีบุตรชายเป็นผู้ประกอบพิธีให้แก่บิดาผู้ล่วงลับอีกต่อไป  
บุตรชายหรือบุตรหญิงจึงไม่มีความแตกต่างกันในด้านการประกอบพิธีกรรมตามศาสนาและความเช่ือ  เมื่อเป็น
เช่นนี้ค่าหรือความส าคัญของบุตรชายก็ลดน้อยลงไป และฐานะของบุตรหญิงก็ดีขึ้นโดยปริยาย และโดยทั่วไปการ
ถือก าเนิดขึ้นของเด็กชาย เด็กหญิงก็ได้รับต้อนรับและเป็นที่ยินดีด้วยกันในฐานะเป็นลูก โดยไม่ได้รังเกียจหรือ
ค านึงถึงเพศ ดังนั้นในสมัยนี้เมื่อกล่าวถึงลูกที่เป็นศูนย์รวมแห่งความรักความหวังของพ่อแม่  ก็หมายถึงทั้งลูกชาย
ลูกหญิงในพระไตรปิฎกก็มีกล่าวถึงบุตรโดยไม่เจาะจงเพศ  เช่น 
  ความรักเสมอด้วยความรักบตุรไมม่ี (นัตถิปุตตสมสตูร. ส.ง.ส. 15/28/9) 
 ในด้านของการขอเด็กมาเลี้ยงเป็นบุตร ในสมัยนั้นไม่ปรากฏว่ามีการขอเด็กชาย แต่การขอเด็กหญิงมา
เลี้ยงเป็นบุตรนั้นเป็นที่ยอมรับและกระท ากันบ้าง ซึ่งแสดงถึงการยอมรับบุตรหญิง ดังมีปรากฏในเรื่องที่         
นางโสมาวดี ได้รับการอุปถัมภ์ค้ าชูจากครอบครัวมิตตา (Indra,1955, P.186) หรือกรณีที่กษัตริย์พระองค์หนึ่งได้
ของนางกาณา (ธ.อ.4/63)  มาเลี้ยงและทรงตั้งไว้ในต าแหน่งพระราชธิดาองค์ใหญ่ 
  แม้การถือก าเนิดของทั้งบุตรชายและบุตรหญิงจะเป็นที่ยินดี  แต่ก็มีอยู่บางกรณีที่บุตรชายยังเป็นที่
ต้องการมากกว่าบุตรหญิง ดังเช่นกรณีของพระเจ้าปเสนทิ ซึ่งพระองค์เป็นกษัตริย์อยู่ในฐานะที่ประชาชนพลเมือง
ต้องการหรือคาดหวังว่า จะต้องมีโอรสเพื่อสืบเชื้อสายหรือราชบัลลังก์ ในกรณีเช่นนี้บุตรหญิงจะไม่ได้รับการตอน
รับและเป็นท่ียินดีเท่าบุตรชาย ดังจะเป็นได้จากการที่พระเจ้า ปเสนทิทรงแสดงความผิดหวังกับพระพุทธองค์ที่พระ
นางมัลลิกาประสูติพระราชธิดา แต่โดยทั่วไปแล้วก็ยังกล่าวได้ว่าฐานะของหญิงที่เป็นลูกนั้นดีขึ้นและได้รับการ
ยอมรับมากขึ้น 
  ในด้านฐานะของหญิงสาวในสมัยพุทธกาลก็จัดได้ว่าดีกว่าสมัยก่อนพุทธกาล ซึ่งสตรีถูกเปรียบเทียบเป็น
เพียงวัตถุหรือสินค้าที่จะถูกประมูลในตลาดวิวาห์ โดยไม่มีสิทธิเสรีภาพที่จะจัดการกับชีวิตของตนเลย หาก
พิจารณาตามหลักฐานในพระไตรปิฎกแล้วจะเห็นว่ามีกรณีที่แสดงให้เห็นถึงการที่สตรีได้รับการอนุญาตให้มี
เสรีภาพขึ้นบ้าง การแต่งงานเริ่มที่จะไม่เป็นสิ่งที่จ าเป็นส าหรับหญิงสาว และการไม่ได้แต่งงานก็ไม่ได้เป็นสิ่งน่า
อัปยศอดสู เช่นที่เคยถือกัน แต่ผู้ที่เต็มใจแต่งงานก็ยังมีอยู่มาก หากสตรีคนใดต้องแต่งงานก็ไม่จ าเป็นต้องยอมรับ
ชายที่บิดามารดาเลือกให้  แต่ผู้ที่เต็มใจแต่งงานกับผู้ที่พ่อแม่เลือกให้ก็มาก เช่น  นางภัททกปิลานี (ขุ อป.



102 |    ปี ที่  9  ฉ บั บ ที่  1  ม ก ร า ค ม  –  มิ ถุ น า ย น  2 5 6 1  
 

33/167/271)  ผู้เป็นธิดาของกบิลพราหมณ์ กับนางสุจิมวดี (ขุ เถรี.26/464/475) และเป็นภรรยาของปิปผลายนะ  
พวกเจ้าหญิง และหญิงในตระกูลสูงศักดิ์นั้น ดูเหมือนจะมีสิทธิ์มีเสียงในการเลือกชาย ผู้ที่จะเป็นสามีมากกว่าหญิง
ในชนช้ันธรรมดา 
  นอกจากน้ัน  การที่พุทธศาสนาอนุญาตให้สตรีบวชนั้นก็เป็นการเปิดทางใหม่ให้กับสตรี อันอาจเป็นได้ทั้ง
ทางหนีจากความทุกข์ยากทางโลก และเป็นทางเลือกส าหรับผู้ที่ต้องการแสวงหาความพ้นทุกข์ ดังมีสตรีบางพวก
ที่มาบวชเพราะต้องการหนี้ความทุกข์ยากตรากตร าในกิจการงานภายในบ้าน ดังกรณี นางกีสาโคตรมี ที่เมื่อบวช
แล้วก็ร าพันถึงความล าบากของการอยู่ในครอบครัวด้วยการเป็นภริยาและมารดา และการบวชก็เป็นทางเลือกของ
สตรีโสดอีกหลาย ๆ คนท่ีต้องการจะหลีกเลี่ยงการแต่งงาน และแสวงหาสิ่งท่ีตนต้องการ เช่น กรณีของอโนปมาเถรี 
(ขุ เถรี.26/455/464) และสุเมธาเถรี (ชุ เถรี.26/474/508) 
 
2.  สตรีในฐานะภริยา 
  ครั้งก่อนพุทธกาล ภริยาอยู่ในฐานะด้อยด้วยประการทั้งปวง  ภริยาต้องแสดงความภักดีต่อบุรุษเยี่ยงทาส
และถ้าจะมีความส าคัญอยู่บ้างก็ในฐานะที่เป็นผู้ให้ก าเนิดบุตรชายซึ่งเป็นจุดมุ่งหมายของสามีในการแต่งงาน  
ภริยาที่ไม่สามารถให้บุตรชายแก่สามีได้นั้นก็เป็นเหตุผลเพียงพอท่ีจะท าให้ฝ่ายสามีไปมีภริยาใหม่ได้ 
  ฐานะภายในครอบครัวของผู้เป็นภริยานั้นนับว่าต่ า ไม่ได้รับเกียรติและการยกย่องนับถือภริยาต้องนับถือ
สามีเหมือนเทวดา คอยปรนนิบัติรับใช้และตกอยู่ภายใต้บังคับบัญชาของสามี ทั้งพ่อแม่ญาติพี่น้องของสามีก็เป็น
นายที่คอยสั่งให้ภริยาต้องกระท าตามทุกสิ่งไป โดยตัวผู้เป็นภริยานั้นอาจได้รับสิทธ์ิหรืออ านาจเพียงเล็ก ๆ น้อย ๆ 
เท่านั้นเกี่ยวกับกิจการงานภายในบ้าน (Indra, 1955, p.241) แต่จะไม่มีส่วนเกี่ยวข้องกับกิจการอื่น ๆ ที่เป็น
สาธารณะ หากสามีตาย ภริยาผู้เป็นหม้ายก็ด้องกลับไปอยู่ใต้บังคับบัญชาของบิดาหรือบุตรชาย สตรีในสมัยนั้น  
จึงไม่มีค่า มีความหมาย หรือความส าคัญ ส าหรับสังคมเท่าไรนัก นอกจากเป็นเพียงสมบัติของบุรุษ สตรีไม่ได้รับ
การยกย่อง ไม่ได้เป็นเจ้าของชีวิต เป็นเจ้าของตนเอง หรือด ารงชีวิตตามที่ตนต้องการเลย 
  ในสมัยนั้นการแต่งงานเป็นสิ่งที่ไม่สามารถหลีกเลี่ยงได้  เพราะการแต่งงานเป็นสิ่งจ าเป็นส าหรับสตรีทั้ง
ในทางศาสนาและในทางสังคม โดยทางศาสนาถือว่าไม่มีผู้ใดจะไปสวรรค์ได้ตามล าพัง แต่ต้องไปกับชายหรือหญิงที่
เป็นสามีหรือภริยาที่ประกอบพิธีกรรมร่วมกัน (Altekar, 1962, p.197) และในทางสังคม ความส าคัญของสตรีจะมี
อยู่บ้างก็ในฐานะของผู้ให้ก าเนิดบุตร โดยเฉพาะอย่างยิ่งบุตรชาย แต่ในสมัยพุทธกาล การแต่งงานเริ่มเปลี่ยนจาก
ความจ าเป็น เป็นความสมัครใจ และเป็นสิ่งที่สามารถเลือกได้ทั้งในทางศาสนาก็ถือว่า การจะได้ไปสวรรค์หรือไม่
นั้นไม่ได้อยู่ที่สามี ภริยา และบุตรชายหรือไม่ แต่ขึ้นอยู่กับกรรมดี กรรมช่ัว ของแต่ละบุคคลซึ่งไม่ขึ้นอยู่กับผู้ใด 
และไม่มีใครสามารถท าให้ใครไปสวรรค์ได้นอกจากการประพฤติปฏิบัติชอบด้วยตนเอง 
  นอกจากน้ันยังได้จัดภรยิาไว้เป็น 7 ประเภท (ภรยิาสตูร.ยง.สัต.23/60/87-88)  
  1.  วธการภริยา  ได้แก่ ภริยาที่เหมือนเพชฌฆาต ไม่ท าประโยชน์แก่สามี ดูหมิ่นสามี เป็นข้าศึกแก่สามี  
คือ  คิดประทุษร้ายแก่สามีอยู่มิได้ขาด 
  2.  โจรีภริยา ได้แก่ ภริยาที่เสมอด้วยโจร เป็นโจรคอยผลาญทรัพย์ลักข้าวของของสามี 
  3.  อัยยาภริยา ได้แก่ ภริยาที่เสมอด้วยนาย ไม่ท างาน เกียจคร้าน คอยข่มขู่สามีให้อยู่ในอ านาจ 
  4.  มาตาภริยา ได้แก่  ภริยาที่เสมอด้วยแม่ คือ รักสามีดังมารดารักบุตร ไม่ท าความเดือดร้อนให้เกิดแก่
สามี  รักษาทรัพย์ที่สามีหามาได้ 
  5.  ภคีนีภริยา ได้แก่ ภริยาที่เสมอด้วยพี่สาว น้องสาว คือ เคารพนับถือสามีเสมือนน้องสาวเคารพพ่ี 
  6.  ทาสีภริยา ได้แก่ ภริยาที่เสมอด้วยทาสี ทั้งเกรงกลัวและทั้งรักเคารพนับถือ และอยู่ใต้อ านาจของ
สามี 



ว า ร ส า ร วิ ช า ก า ร ค ณ ะ ม นุ ษ ย ศ า ส ต ร์ แ ล ะ สั ง ค ม ศ า ส ต ร์   | 103 

 

  7.  สขีภริยา ได้แก ่ภริยาราวกับเพื่อน คือ เป็นผู้ซื่อสัตย์ต่อสามีมิได้คิดหน่ายหนีท้ิงจากกัน 
  นอกจากนั้นเมื่อพระพุทธองค์ทรงเปรียบเทียบบุคคลในฐานะต่าง ๆ ที่ต้องมีความสัมพันธ์กับทิศต่าง ๆ  
6  ทิศ  พระองค์ทรงจัดภริยาไว้เป็นหนึ่งใน 6 ทิศน้ัน (สิงคาลกสูตร.ที.ปา.11/199/169) 
  1.  มารดาบิดา   เป็นทิศเบื้องหน้า 
  2.  บุตรภริยา   เป็นทิศเบื้องหลัง 
  3.  ครูอาจารย์   เป็นทิศเบื้องขวา 
  4.  มิตรอ ามาตย์   เป็นทิศเบื้องซ้าย 
  5.  สมณพราหมณ์   เป็นทิศเบื้องบน 
  6.  ทาสและกรรมกร   เป็นทิศเบือ้งต่ า  
  ถ้าพิจารณาตามนี้แล้วก็จะเห็นว่าพระพุทธองค์ทรงให้ความส าคัญแก่ภริยาเช่นกัน แต่อย่างไรก็ตาม การ
พิจารณาเพียงว่าพระองค์ทรงจัดภริยาเป็นทิศเบื้องหลัง แล้วสรุปว่า ทรงมีทรรศนะที่เห็นสตรีต่ าต้อยด้อยกว่าบุรุษ
มิได้ ดังนั้นภริยาจึงไม่ใช่แต่ผู้ตามเท่านั้น แต่เป็นผู้ช่วยเหลืออยู่ในฐานะเป็นมิตรสนิทของสามี ดังที่กล่าวไว้ในวัตถุ
สูตร (วัตถุสูตร.สง.ส.15/165/50)  
 ภริยาเป็นสหายอย่างยิ่ง  

โดยส่วนรวมและโดยสรุปแล้ว กล่าวได้ว่าฐานะของสตรีผู้เป็นภริยานั้นดีขึ้น แต่ภริยาก็ยังเป็นผู้ที่ต้อง
ได้รับการคุ้มครองจากสามีซึ่งก็คล้อยตามความคิดเห็นของสังคมอินเดียในสมัยนั้น  แต่ต่างกันที่ว่าภายใต้พุทธ
ศาสนา ภริยามีเสรีภาพที่จะท าตามความต้องการของตนขึ้นบ้าง เช่น กรณีของนางอุตตราที่จ้างนางสิริมา (ธ.อ.
3/266-267) มาดูแลสามี ท าหน้าที่แทนตนเป็นเวลาครึ่งเดือน เพื่อที่นางจะได้มีเวลาตระเตรียมปัจจัยที่จะถวาย
ภิกษุสงฆ์และฟังธรรม นอกจากนั้นภริยาในสมัยพุทธกาลไม่ได้เป็นผู้อยู่ใต้บังคับบัญชาหรือเป็นผู้ปรนนิบัติรับใช้
สามี  ญาติสามีอย่างไม่มีข้อแม้  แต่เป็นผู้ได้รับการยกย่องหรือยกระดับขึ้นเป็นผู้ช่วยเหลือสามีเป็นเพื่อนร่วมทุกข์
ร่วมสุขและดูแลผลประโยชน์ของสามี พุทธปรัชญาจึงยกย่องให้ความส าคัญแก่ภริยาในฐานะผู้ดูแลกิจการภายใน
ครอบครัว โดยมอบความเป็นใหญ่ในครัวเรือนให้ จึงจัดได้ว่าภริยาได้รับการยกย่องโดยยังมีสามีเป็นผู้มีอ านาจ
เด็ดขาดอยู่ในครอบครัว ความคิดในด้าน ที่เน้นถึงความด้อยหรือสถานภาพที่ตกต่ าของสตรีนั้นเริ่มจะลดน้อยลงไป  
แต่ความคิดแบบเก่า ๆ ก็ยังคงมีหลงเหลืออยู่บ้างเช่นความคิดที่ว่า ภริยาต้องเกรงกลัวปรนนิบัติอุทิศตนเพื่อสามี
อย่างไม่มีข้อแม้ ดังท่ีว่า “ภริยาที่ปรนนิบัติดีประเสริฐสุดกว่าภริยาทั้งหลาย” (ขัตติยสูตร.สง.ส.15/31/10) 

 …สุภาพสตรีผู้มีปรีชา  ย่อมไม่ดูหมิ่นสามีผู้หมั่นเพียร ขวนขวายอยู่เป็นนิตย์ เลี้ยงตนอยู่ทุก
เมื่อ ให้ความปรารถนาทั้งปวง ไม่ยังสามีให้ขุ่นเคือง ด้วยถ้อยค าแสดงความหึงหวง และย่อมบูชาผู้
ที่เคารพท้ังปวงของสามี เป็นผู้ขยัน ไม่เกียจคร้าน สงเคราะห์คนข้างเคียงของสามี ประพฤติเป็นที่
พอใจของสามี รักษาทรัพย์ที่สามีหามาได้ (วิสาขสูตร.อง.อัฎ.23/137/138) 
นอกจากน้ัน ในการที่ผู้เป็นบุตรจะอุปสมบท การได้รับอนุญาตจากมารดาบิดา เป็นสิ่งจ าเป็น หมายถึงว่า

จ าเป็นต้องมีการปรึกษาบอกกล่าว ขออนุญาต และได้รับความยินยอมจากบิดามารดาก่อน แสดงให้เห็นถึงการที่
สตรีผู้เป็นภริยาและผู้ให้ก าเนิดบุตรนั้นได้รับการยกย่อง โดยการที่เธอมีอ านาจ มีสิทธิมีเสียงในการตัดสินใจเท่ากับ
สามีในเรื่องเกี่ยวกับอนาคตของบุตร อันเป็นการแสดงออกให้เห็นว่าพุทธปรัชญายอมรับว่า สตรีไม่ได้เป็นเพียงผู้ให้
ก าเนิดบุตรเท่านั้น และสตรียังเป็นผู้มีความสามารถในการคิด ในการตัดสินใจ ซึ่งนับได้ว่าเป็นการยอมรับที่ท าให้
ความคิดหรือทรรศนะที่มีต่อสตรีก้าวไปข้างหน้าจากระดับของการเป็นเพียงภริยาที่เป็นสมบัติ สิทธ์ิขาดของสามีมา
เป็นระดับของผู้ที่เป็นคู่คิด เป็นแม่ของลูกที่มีความสามารถในทางสติปัญญา ได้รับการเชื่อถือ และเป็นการเปลี่ยน
จากการให้ฝ่ายสามีถืออ านาจเด็ดขาดมาเป็นการมีอ านาจร่วมกันในครัวเรือน 



104 |    ปี ที่  9  ฉ บั บ ที่  1  ม ก ร า ค ม  –  มิ ถุ น า ย น  2 5 6 1  
 

ในด้านสิทธิทางทรัพย์สินของผู้เป็นภริยานั้น เท่าที่ปรากฏหลักฐานในพระไตรปิฎกดูเหมือนว่าจะไม่มี
กฎเกณฑ์ตายตัวลงไปว่าเป็นเช่นไร แต่ก็มีกรณีที่สตรีผู้เป็นภริยานั้นมีส่วนในทรัพย์สิน หรือมีส่วนจัดการในทรัพย์ 
เช่น กรณีของนางภัททกปิลานี ซึ่งมีกล่าวไว้ว่า เมื่อจะออกบวชนั้นนางได้ยกทรัพย์สินมากมายให้แก่ญาติ (ขุ.เถรี.
26/438/454) อันแสดงถึงการที่สตรีมีส่วนในการครอบครองทรัพย์ หรือในกรณีของบิดาของนางสุนทรี เมื่อจะละ
ชีวิตคฤหัสถ์น้ัน ผู้สามีได้ยกทรัพย์สมบัติทั้งหมดให้ภริยา แต่ผู้เป็นภริยาก็ต้องการบวชตามสามี จึงได้ยกทรัพย์นั้น
ให้กับนางสุนทรีผู้เป็นบุตร (ขุ.เถรี.26/470/789-790) หรือในกรณีของท่านรัฎฐปาละ (ขุ.เถรี.26/388/372-373) 
ผู้ซึ่งบวชเป็นภิกษุแล้วแต่บิดามารดายังพยายามใช้ทรัพย์สมบัตลิ่อใจให้สกึ โดยบอกแก่ท่านว่าจะยกทรัพย์สมบัติทั้ง
ส่วนที่เป็นของพ่อ ส่วนที่เป็นของแม่ และของปู่ให้แก่ท่านทั้งหมดนี้แสดงให้เห็นว่าสตรีในฐานะภริยา มารดาใน
สมัยพุทธกาลมีสิทธ์ิในทรัพย์สมบัติในครัวเรือน และมีสิทธิ์ในการสืบต่อมรดก นอกจากน้ันกรณีที่นางวิสาขาใช้จ่าย
ทรัพย์อย่างมากมายมหาศาลในการอุปถัมภ์ท านุบ ารุงพระพุทธศาสนานั้นก็แสดงถึงการที่สตรีสามารถสืบต่อทรัพย์
สมบัติ และมีสิทธ์ิในทรัพย์มรดกของตนโดยไม่ต้องตกอยู่ใต้การควบคุมของสามี 

 
3. สตรีในฐานะมารดา 

สตรีในฐานะมารดาในสมัยก่อนพุทธกาลและสมัยพุทธกาลนั้นอาจจะไม่แตกต่างกันมากนัก โดยทั่วไป
แล้วสตรีในฐานะมารดานี้จัดว่าดีกว่าสตรีในฐานะอื่น ๆ ทั้งหมด แม้เมื่อก่อนพุทธกาลสตรีในฐานะมารดาก็จัดว่า
ได้รับการยอมรับนับถือ แม้จะไม่มากเท่า และเห็นได้ชัดเท่าในสมัยพุทธกาล แต่ก็กล่าวได้ว่า ไม่ได้เปลี่ยนแปลงจน
แตกต่างกันมากนัก นอกจากว่าการให้ก าเนิดบุตรชายจะเป็นการท าให้ฐานะของสตรีทั้งในด้านการเป็นภริยาและ
มารดาดีขึ้นอย่างมากในสมัยก่อนพุทธกาล  

ความส าคัญของสตรีในฐานะเป็นแม่นั้นพอจะเห็นได้จากการที่คนอินเดียในสมัยนั้นได้ก าหนดหน้าที่ของ
บุตรไว้ว่าจะต้องบ ารุงเลี้ยงดูมารดาบิดา ในพระไตรปิฎกก็ได้กล่าวถึงหน้าท่ีของบุตรต่อมารดาบิดาอันจัดเป็นความ
รับผิดชอบท่ีส าคัญของผู้เป็นบุตรพึงปฏิบัติ 5 สถาน (สิงคาลกสูตร.ที.ปา 11/199/169)  

1.  ท่านเลี้ยงเรามาแล้วควรเลีย้งท่านตอบ  
2.  ช่วยรับท ากิจการงานของท่าน  
3.  ช่วยด ารงวงศ์สกุลไว ้
4.  ประพฤติตนให้เหมาะสม สมควรเป็นผูร้ับทรัพย์มรดก 
5.  เมื่อท่านล่วงลับไปแล้ว ท าบุญอุทิศส่วนกุศลให้ท่าน   
ตามทรรศนะทางพุทธปรัชญาหน้าที่เหล่านี้จัดเป็นการตอบแทนคุณผู้ให้ก าเนิด การไม่ปฏิบัติต่อพ่อแม่

ตามหน้าที่ของบุตรนั้นพระองศ์ว่าเป็นทางของความเสื่อม และผู้นั้นเมื่อตายไปย่อมเข้าถึงนรก “คนผู้สามารถ แต่
ไม่เลี้ยงมารดาหรือบิดาผู้แก่เฒ่าผ่านวัยหนุ่มสาวไปแล้ว พึงรู้ว่าเป็นคนถ่อย (วสลสูตร.ขุ.ส.ุ25/305/321) “คนใดผู้
สามารถ แต่ไม่เลี้ยงมารดาหรือบิดาผู้แก่เฒ่า ผ่านวัยหนุ่มสาวไปแล้ว ข้อนั้นเป็นทางของคนเสื่อม (ปราภวสูตร.ขุ.สุ.
25/304/317) 

 บุตรผู้อันมารดาเลี้ยงดูมาแล้วด้วยความยากล าบากอย่างนี้ ไม่บ ารุงมารดา บุตรนั้นช่ือว่า
ประพฤติผิดในมารดา ย่อมเข้าถึงนรก บุตรผู้อันบิดาเลี้ยงมาด้วยความล าบากอย่างน้ี ไม่บ ารุงบิดา 
บุตรนั้นช่ือว่าประพฤติผิดในบิดา ย่อมเข้าถึงนรก...... เพราะไม่บ ารุงมารดา แม้ทรัพย์ท่ีเกิดแก่บุตร
ทั้งหลายผู้ปรารถนาทรัพย์ ย่อมฉิบหายหรือบุตรนั้น ย่อมเข้าถึงความยากแค้น….. (ขุ.ชา.
28/162/55-56) 
นอกจากนั้นการบ ารุงเลี้ยงดูมารดาบิดานั้นยังจัดเป็นหนึ่งในอุดมมงคลของเทวดา และมนุษย์ จัดเป็น

หนึ่งในคุณสมบัติหรือคุณธรรมของคนดี ทั้งยังเป็นคุณธรรมส าคัญข้อหนึ่งส าหรับผู้ที่จะเป็นเทพอีกด้วย ดังที่ว่า 



ว า ร ส า ร วิ ช า ก า ร ค ณ ะ ม นุ ษ ย ศ า ส ต ร์ แ ล ะ สั ง ค ม ศ า ส ต ร์   | 105 

 

“การตอบแทนคุณมารดานั้นนอกจากจะเป็นหน้าที่ส าคัญ ที่บุตรพึงกระท าแล้ว ยังเป็นการกระท าท่ีจะน าผลดีมาสู่
ผู้ปฏิบัติด้วย” (สพรหมสูตร.อง.จต.21/63/81) คือ เป็นการยังให้เกิดประโยชน์และเกิดสุข ทั้งยังท าให้ผู้ปฏิบัติเป็น
ที่ยกย่องสรรเสริญของคนโดยทั่วไป “เพราะเหตุที่บุตรผู้เป็นบัณฑิต ได้บ ารุงบ าเรอในมารดาและบิดา บัณฑิต
ทั้งหลายย่อมสรรเสริญเขา ครั้นเขาละจากโลกนี้ไปแล้ว ย่อมบันเทิงในโลกสวรรค์” 

ในการเปรียบเทียบความสัมพันธ์ของบุคคลกับทิศต่าง ๆ นั้น บิดามารดาเปรียบกับทิศเบื้องหน้า เพราะ
บิดามารดาเป็นผู้มีพระคุณยิ่ง เป็นผู้มาก่อนจึงควรได้รับความส าคัญเป็นอันดับแรก ในทางพุทธศาสนาถือกันว่า  
มารดาบิดาเป็น “พรหม” ของบุตร (มังคลัตทีปน ีเล่ม 2, 2512, หน้า 206-207) 

“ดูกรภิกษุทั้งหลาย ค าว่าพรหม บุรพาจารย์ บุรพเทพ อาหุไนยยบุคคลนั้นเป็นช่ือของมารดาและบิดา 
ข้อนั้นเป็นเพราะเหตุไร เพราะมารดาและบิดาเป็นผู้มีอุปการะมาก เป็นผู้ประคบประหงมเลี้ยงดูบุตร เป็นผู้แสดง
โลกนี้แก่บุตร” (สพรหมสูตร.อัง.จต.21/63/81) 

ด้วยเหตุที่มารดามีเมตตา กรุณา มุทิตา อุเบกขา ต่อบุตร มารดาจึงได้ช่ือว่าเป็นพรหมของบุตร เพราะ
มารดาไม่ค านึงถึงความผิดพลาดที่ลูกท าแก่ตน ปฏิบัติตนเพื่อประโยชน์สุขแก่ลูกโดยส่วนเดียว อ านวยผลอันใหญ่
หลวงแก่ลูก  จึงเป็นบุรพเทพ และเพราะลูกได้รู้จักเทพอื่น  โดยเทพคนแรกคือแม่ เป็นผู้สอนให้ลูกศึกษา ให้ท า
อย่างนั้นอย่างน้ี ดังนั้นจึงได้ช่ือว่า บุรพาจารย์ และเพราะมารดาเป็นผู้สอนลูกก่อนครูอาจารย์ทั้งมวล แนะน าให้ลูก
รู้จักสิ่งควรไม่ควร บาปบุญคุณโทษ ประโยชน์และมิใช่ประโยชน์ ตลอดจนถึงอื่น ๆ อีก จึงเรียกว่า  โลกทัสเสตา 
ด้วยเป็นผู้แสดงโลกนี้ให้ลูกเห็น ด้วยเหตุนี้ พระพุทธองค์จึงตรัสว่า “มารดาบิดามีอุปการะมาก”  ดังค ากล่าวที่ว่า 
(อัง.ทุก.20/278/71) 

มาตา  มิตตฺ   สเก  ฆเร 
ความว่า  แม่เป็นมติรสนิทใจในเรอืนของตน (มิตตสูตร.สง.ส.15/163/150) 
นอกจากนี้แล้วตามทรรศนะในพุทธปรัชญา มารดายังเป็น อาหุไนยยบุคคลของบุตร (อัคคิสูตร.อง.สต.

23/44/47) เพราะบุคคลเกิดมาจากมารดาบิดา มารดาบิดาเป็นผู้ที่บุตรควรจะน าสิ่งของมาบูชา คุณและเกื้อกูล
อุดหนุน  ในด้านอื่น ๆ พร้อมท้ังควรกราบไหว ้นอบน้อมนับถือด้วยความกตัญญูกตเวทีทั้งต่อหน้าและลับหลัง และ
เพราะมารดาให้คุณอนันต์ หากลูกประพฤติดี ปฏิบัติชอบ และให้โทษใหญ่หลวง หากประพฤติผิดในท่าน มารดาจึง
เปรียบได้กับผู้ที่ดูถูกหรือท าร้ายมารดาบิดาจะไม่สามารถบรรลุธรรมได้ และการท าร้ายมารดาบิดาถึงแก่ชีวิตนั้นใน
พุทธศาสนาจัดอยู่ในพวกอนันตริยกรรม ซึ่งเป็นกรรมที่หนักท่ีสุด การฆ่า มารดาเปรียบเท่ากับการฆ่าพระอรหันต์
หรือท าร้ายพระพุทธเจ้าจนห้อพระโลหิต แสดงให้เห็นว่าสตรีในฐานะมารดาผู้ให้ก าเนิดบุตรนั้น อยู่ในฐานะที่มี
ความส าคัญและได้รับการยกย่องอย่างสูง 
 
4. สตรีในฐานะเป็นผู้ประกอบอาชพี 
  สถานภาพของสตรีในฐานะเป็นผู้ประกอบอาชีพทั้งในสมัยก่อนพุทธกาลและหลังพุทธกาลนั้นไม่มีกล่าว
ไว้มากนักในพระไตรปิฎก ในที่นี้จะกล่าวถึงเฉพาะเท่าที่จะพอหาหลักฐานได้จากพระไตรปิฎก และที่มีผู้กล่าวไว้
บ้างเป็นหลักฐานจากแหล่งอ่ืน 
  ทั้งในสมัยก่อนพุทธกาลและพุทธกาล สตรีในวรรณะสูง และที่มีฐานะค่อนข้างดี ไม่ยากจนนัก มักจะไม่
ต้องประกอบอาชีพ และได้รับการเลี้ยงดูจากพ่อแม่ เมื่อมีครอบครัวสามีก็เป็นผู้เลี้ยงดู เมื่อมีอายุก็อาจได้บุตรชาย
เป็นผู้เลี้ยงดู สตรีพวกนี้มักไม่ต้องท างานนอกบ้าน แต่จะท างานในบ้านในฐานะเป็นลูกสาว  ภริยา หรือมารดา ซึ่ง
เปลี่ยนไปตามสภาพ แต่สตรีที่ยากจน อยู่ในวรรณะต่ ามักอยู่ในสภาพที่ต้องช่วยตัวเอง  ต้องเลี้ยงดูตนเองโดยมี
อาชีพส่วนตัว สตรีพวกนี้มีอิสระในทางการเงินพอสมควร สตรีที่ประกอบอาชีพจัดว่ามีส่วนร่วมกับฝ่ายชายในการ
ท ามาหากิน สร้างผลิตผล จึงจัดเป็นส่วนหน่ึงของแรงงานท่ีสร้างสรรค์ 



106 |    ปี ที่  9  ฉ บั บ ที่  1  ม ก ร า ค ม  –  มิ ถุ น า ย น  2 5 6 1  
 

ในพระไตรปิฎกกล่าวถึงสตรทีี่มีอาชีพต่าง ๆ กัน เช่น นางกาลี (ธ.อ.1/93 และ ขุ.เถร.26/273/285) เป็น
สัปเหร่ออาศัยอยู่ใน  ป่าช้า ท าหน้าที่เฝ้าป่าช้า และอาศัยรางวัลและเงินที่ได้จากการเผาศพเลี้ยงชีพ นางลาช
เทวธิดา (ธ.อ.5/9) ท าไร่ข้าวสาลี และท าข้าวตากขายเลี้ยงชีวิต สตรีบางคนเป็นคนดูแลนาข้าว ไร่ฝ้าย บางคนเป็น
นักกายกรรม และบางคนก็เป็นสาวใช้หรือทาสรับใช้ในบ้าน เช่น นางขุชชุตตรา (อง.เอก.20/152/32) ด าเนินชีวิต
โดยการเป็นสาวใช้ของพระนางสามาวดีมเหสีของพระเจ้าอุเทน 

นอกจากนี้แล้วยังมีสตรีอาชีพเป็นนักดนตรี  นักฟ้อนร าขับร้อง คอยเล่นเครื่องดีด สี ตี เป่าให้ความ
เพลิดเพลิน  ดังมีกล่าวไว้ว่าเมื่อครั้งพระพุทธองค์ทรงออกผนวช ภายในพระราชวังที่ประทับ ได้บรรยายไว้ถึง
บรรดาสตรีประจ าราชส านักว่า เจ้าชายสิทธัตถะอยู่ในแวดล้อมของสตรี และบรรดา นักฟ้อนร าสาวสวย คอยให้
ความสุขความสนุกเพลิดเพลินทั้งวันท้ังคืน 

อาชีพอีกอย่างหนึ่งที่มีมาช้านานในทุกแห่งก็คืออาชีพเป็นหญิงโสเภณี ในสมัยพุทธกาลอาชีพนี้ก็ยังมีอยู่
ดังมีหลักฐานว่านางอัฑฒกาสี (ขุ.อป.33/177/307) เกิดในตระกูลเศรษฐีแคว้นกาสี มีรูปงามแต่มีอาชีพเป็นหญิง
โสเภณี  นางสิริมา (ขุ.วิมาน.26/16/19-23) น้องสาวของหมอชีวกโกมารภัจที่ครั้งหนึ่งเคยรับจ้างนางอุตตราผู้เป็น
ภริยาของสุมนเศรษฐี ไปท าหน้าท่ีภรรยาแทน ก็เป็นหญิงโสเภณี 

สิ่งที่น่าสังเกตอย่างหนึ่งก็คือ อาชีพโสเภณีในครั้งพุทธกาลนั้นมีทั้งที่เป็นโดยด าเนินรอยตามมารดา เช่น 
นางสิริมานั้นก็เป็นโดยสืบต่อจากมารดาที่เป็นโสเภณี  และที่เป็นโดยได้รับการแต่งตั้ง เช่น นางอัมพปาลี (มหา
ปรินิพพานสูตร.ที.ม.10/91/98-99) เป็นผู้ที่มีความงามและคุณสมบัติเป็นเลิศ จนได้รับแต่งตั้งจากบรรดาเจ้าชาย
และกษัตริย์สิจฉวีให้เป็นสตรีประจ าราชส านัก การที่หญิงโสเภณีได้รับการแต่งตั้งอย่างสตรีประจ าราชส านักนั้น  
เพราะอาชีพนี้เป็นอาชีพที่จัดได้ว่าดึงดูดชาวต่างถิ่นให้ไปเที่ยวหรือท าธุรกิจในเมืองนั้นมากข้ึน และท าให้กลายเป็น
เมืองที่มั่งคั่งสมบูรณ์ได้ ทั้งสตรีพวกนี้ยังต้องเสียภาษีให้แก่บ้านเมืองอีกเป็นจ านวนไม่น้อย  สตรีที่ประกอบอาชีพนี้
ก็มีอยู่ทั้งในกลุ่มของพวกเศรษฐี และในหญิงที่มีฐานะยากจน ประชาชนโดยทั่วไปมองสตรีเหล่านี้ในฐานะที่เป็น
ดอกไม้ประดับเมือง 
 
สถานภาพของสตรีในทางศาสนา 
 ในสมัยแรก ๆ รวมทั้งสมัยก่อนพุทธกาล ชายจะกีดกันหญิงออกจากการประกอบพิธีกรรมทางศาสนา  
เพราะหญิงถูกมองว่าเป็นสิ่งที่ไม่สะอาดอันเนื่องจากระดู  ชายอินเดียเห็นว่าสตรีเป็นผู้ไม่สมควรที่จะแตะต้องใน
ระหว่างที่มีระดู (Altekar, 1962, p.194) เป็นผู้ไม่บริสุทธิ์ส าหรับการประกอบพิธีกรรมต่าง ๆ (Altekar, 1962, 
p.195) ดังจะเห็นได้จากกฎในลักษณะที่เป็นข้อห้ามทางศาสนาที่ให้แยกหญิงที่มีระดูออกไปต่างหากจากการ
ประกอบพิธีกรรมทางศาสนา 

นอกเหนือจากการมีระดู การให้ก าเนิดบุตรยังเป็นหน้าที่พิเศษเฉพาะส าหรับหญิง ในช่วงของการ
ตั้งครรภ์และคลอดบุตรนั้นก็เป็นระยะเวลาที่ถือกันว่าหญิงไม่บริสุทธิ์  นอกเหนือไปจากเวลานี้แล้ว สตรีเป็นผู้
บริสุทธ์ิส าหรับการประกอบพิธีกรรมทางศาสนา ภายใต้พุทธศาสนา ฐานะทางศาสนาของสตรีเปลี่ยนแปลงไป โดย
พุทธศาสนาให้เสรีภาพในทางศาสนาแก่สตรี เพราะตามหลักพุทธศาสนาแล้ว ทั้งชายและหญิงก็มีเสรีภาพในการ
ประกอบพิธีกรรมโดยอิสระ ไม่จ าเป็นต้องขึน้ต่ออีกฝ่ายหนึ่งดังแต่ก่อน พระพุทธองค์ก็ทรงอนุญาตให้สตรีอุปสมบท
ในพุทธศาสนา และทรงยอมรับว่าไม่ว่าสตรีหรอืบุรุษก็สามารถบรรลุธรรมขั้นสงูได้ ที่เคยเชื่อกันแต่เดิมว่าสามีภรยิา
ไม่สามารถแยกจากกันได้ในการประกอบพิธีกรรมนั้นก็ไม่ได้เป็นที่ยอมรับหรือเช่ือกันในพุทธศาสนา แต่อย่างไรก็
ตาม ความคิดแบบเก่าที่ว่าสามีภริยา มีส่วนได้ส่วนเสียร่วมกันในทางศาสนา และภริยาจ าต้องพึ่งสามี และเป็นผู้
ตามในทางศาสนานั้น  ก็อาจจะมีหลงเหลือให้เห็นอยู่บ้างในหลักฐานทางพุทธศาสนา 



ว า ร ส า ร วิ ช า ก า ร ค ณ ะ ม นุ ษ ย ศ า ส ต ร์ แ ล ะ สั ง ค ม ศ า ส ต ร์   | 107 

 

กล่าวได้ว่าการอนุญาตให้สตรีบวชเป็นภิกษุณีในพุทธศาสนานั้น  เป็นการยกระดับของสตรีขึ้นอย่างมาก 
ทั้งยังเป็นการยกสถานภาพของสตรีโดยตรงอีกด้วย  เพราะการยอมรับสตรเีข้าในหมู่สงฆ์เป็นการเปิดโอกาสให้สตรี
นับถือศาสนาและประกอบพิธีกรรมทางศาสนาได้โดยเป็นตัวของตัวเอง ไม่ต้องพึ่งหรือขึ้นอยู่กับผู้อื่นในการที่จะ
เข้าถึงจุดหมายในทางศาสนา ภายใต้พุทธศาสนา สตรีได้รับการปลดปล่อยให้เป็นตัวของตัวเอง มีอิสรเสรีภาพใน
การนับถือศาสนา มีเป้าหมาย และวิธีการปฏิบัติตนเพื่อให้บรรลุถึงจุดหมายได้ด้วยตนเอง โดยที่ได้รับการยอมรับ
ว่า สตรีก็มีโอกาสและสามารถที่จะปฏิบัติให้พ้นจากความทุกข์ และเข้าถึงนิพพานอันเป็นความสุขอย่างยิ่งได้โดย
อิสระ 

สตรีที่เกี่ยวข้องกับพุทธศาสนานั้นจัดได้เป็น 2 พวก พวกหนึ่งคือ ภิกษุณี ซึ่งเป็นสตรีที่เลื่อมใสและ
อุปสมบทในพระพุทธศาสนา ส่วนอีกพวกหนึ่งคือ อุบาสิกา เป็นสตรีที่รับปฏิบัติตามพระธรรมค าสั่งสอนโดยยังคง
ครองเรือนอยู่ 
 
1.  สตรีในฐานะภิกษุณ ี

เมื่อพระพุทธองค์ทรงเปิดโอกาสให้สตรีเข้ามาเป็นสมาชิกในสังฆมณฑลแล้ว  ก็ปรากฏว่ามีสตรีเป็น
จ านวนไม่น้อยที่เข้ามาบวช และมีบทบาทในพระพุทธศาสนา สตรีที่มาบวชเป็นภิกษุณีนั้นไม่ได้มาจากชนช้ันใด
ช้ันหนึ่ง แต่มาจากทุกช้ันวรรณะทางสังคม เท่าที่ปรากฏในพระไตรปิฎก สตรีที่บวชนั้นมีทั้งที่มาจากตระกูลกษัตริย์ 
ขุนนาง  พราหมณ์  พ่อค้า  ศูทร  โสเภณี  อันแสดงถึงการที่พุทธศาสนาเปิดกว้างส าหรับสตรีโดยทั่วไป  ทั้งยังเป็น
การท าให้สตรีจากช้ันวรรณะต่าง ๆ นั้น มีความเสมอภาคเท่าเทียมกันในพุทธศาสนา พระพุทธองค์ไม่ได้ทรงแยก
ความแตกต่างระหว่างภิกษุณีที่มาจากช้ันวรรณะ ระดับความเป็นอยู่ท่ีต่างกันภายได้กฎวินัยที่ก าหนดไว้ สตรีที่เข้า
มาบวชทุกคนต้องปฏิบัติตามวินัยเดียวกัน และจะได้รับการปฏิบัติต่อในฐานะเสมอกันหมด การให้สตรีจากทุก
ระดับเข้ามาแสวงหาทางวิญญาณได้โดยเสรีนั้นนับเป็นการสนับสนุน  ส่งเสริมเสรีภาพ  และความเป็นปัจเจก
บุคคลของสตรีโดยตรง 
  ในด้านภูมิปัญญา ความรู้ ความสามารถแล้ว ก็เป็นท่ียอมรับกันว่าสตรีก็สามารถเข้าใจธรรม บรรลุมรรค
ผล และแสดงธรรมได้ ภิกษุณีจ านวนไม่น้อยมีความรู้ ความสามารถ เข้าใจธรรมะได้อย่างรวดเร็ว ถ่องแท้ และท า
คุณประโยชน์แก่พุทธศาสนาไว้มาก ในด้านการเผยแพร่สั่งสอนธรรมะ เช่น ปฎาจาราภิกษุณี , เขมาภิกษุณี , 
ถุลลนันทาภิกษุณี, ภัททะกบิลานีภิกษุณี, ธรรมทินนาภิกษุณี ซึ่งล้วนแต่ช านาญธรรมในด้านต่าง ๆ กัน นอกจากนี้
แล้วพระพุทธองค์ยังทรงยกย่องภิกษุณีหลายองค์ขึ้นเป็นเอตทัคคะเสมอบุรุษ  ในหลาย ๆ ด้าน ทั้งยังยกย่องภิกษุณี
บางองค์ให้เป็นตราชูของศาสนา เป็นตัวอย่างแก่ภิกษุณี อุบาสก อุบาสิกา หรือแม้แก่ภิกษุเองอีกด้วย 
 
2.  สตรีในฐานะอุบาสกิา 

สตรีที่เป็นอุบาสิกานี้เป็นผู้ที่เลื่อมใสในพระพุทธศาสนา แต่มิได้บรรพชา แม้จะครองเรือนแต่ก็ประพฤติ
ปฏิบัติ ด ารงชีวิตอยู่ในศีลในธรรมและมีบทบาทในการอุปถัมภ์พระพุทธศาสนาไม่น้อยเช่นกัน เพราะสตรีเหล่านี้
เลื่อมใส ปฏิบัติ สร้างความดี โดยการให้การบูชาและการสงเคราะห์ในหลาย ๆ ทาง ถึงแม้ว่าพระพุทธองค์จะไม่
ทรงยกย่อง อามิสทาน อามิสบูชา อามิสสังคหะ เท่ากับธรรมทาน ธรรมบูชา ธรรมสังคหะ ดังพุทธวจนะท่ีว่า 

 ...ดูกรอานนท์ ไม้สาละทั้งคู่ เผล็ดดอกบานสะพรั่งนอกฤดูกาล ร่วงหล่น โปรยปรายลงมายัง
สรีระของตถาคตเพื่อบูชา แม้ดอกมณฑารพ อันเป็นของทิพย์ ก็ตกลงมาจากอากาศ ดอก
มณฑารพเหล่านั้นร่วงหล่น โปรยปรายลงมายังสรีระของตถาคตเพื่อบูชา แม้จุณแห่งจันทน์อัน
เป็นของทิพย์ ก็ตกลงมาจากอากาศ จุณแห่งจันทร์เหล่านั้นร่วงหล่นโปรยปรายลงมายังสรีระของ
ตถาคตเพื่อบูชา ดนตรีอันเป็นทิพย์เล่าก็ประโคมอยู่ในอากาศเพื่อบูชาตถาคต แม้สังคีตอันเป็น



108 |    ปี ที่  9  ฉ บั บ ที่  1  ม ก ร า ค ม  –  มิ ถุ น า ย น  2 5 6 1  
 

ทิพย์ก็เป็นไปในอากาศเพื่อบูชาตถาคต ดูกรอานนท์ ตถาคตจะช่ือว่าอันบริษัทสักการะ เคารพ 
นับถือ บูชา นอบน้อมด้วยเครื่องสักการะประมาณเท่านี้หามิได้  ผู้ใดแล จะเป็นภิกษุ ภิกษุณี 
อุบาสก หรืออุบาสิกาก็ตาม เป็นผู้ปฏิบัติธรรมสมควรแก่ธรรม ปฏิบัติชอบ ปฏิบัติตามธรรมอยู่  ผู้
นั้นย่อมชื่อว่าสักการะ เคารพ นับถือ บูชาตถาคตด้วยการบูชาอย่างยอด (มหาปรินิพพานสูตร.ที.
มหา.10/129/33-34) 
พระผู้มีพระภาคมีพระประสงค์จะให้สาวก พุทธบริษัทประกอบธรรมานุธรรม ปฏิบัติมากกว่าให้วัตถุ

สิ่งของ  อย่างไรก็ตาม การให้สิ่งหลังก็ยังนับว่าส าคัญ เพราะการให้อามิสทานนี้เป็นการช่วยให้สงฆ์ในพุทธศาสนา
ด ารงชีพอยู่ได้ หากขาดเสียซึ่งสิ่งนี้แล้ว พุทธศาสนาก็ยากที่จะตั้งอยู่ได้ การให้ปัจจัย 4 ที่ส าคัญแก่ฝ่ายสงฆ์ ท าให้ผู้
บวชสามารถตัดกังวลและปฏิบัติธรรมได้สะดวกข้ึน การให้นี้เปรียบเหมือนให้ยานที่จะช่วยบุคคลให้ถึงเป้าหมายได้ 
สตรีที่เป็นอุบาสิกาและอุปถัมภ์พุทธศาสนาด้วยประการต่าง ๆ นั้น มีกล่าวไว้ในพระไตรปิฎกเป็นจ านวนไม่น้อย 

 พระนางสามาวดีถวายจีวรและบิณฑบาตแก่พระอานนท์และภิกษุ 500 รูป อยู่เป็นกิจวัตร 
(ธ.อ.2/80) 
 นางสิริมา (ธ.อ.5/148)หลังจากเข้าถึงธรรมแล้ว นางก็ถวายบิณฑบาตด้วย การจับจ่ายทรัพย์ 
16 กหาปณะทุกวัน โดยถวายทานแก่ภิกษุทุกวัน วันละ 8 รูป เสมอ 
 นางสุชาดาถวายข้าวมธุปายาสแด่พระพุทธองค์ เป็นเหตุให้พระองค์ตรัสรู้อนุตตรสัมมา
สัมโพธิญาณ (มหาปรินิพพานสูตร.ที.มหา 10/126/132) 
 นางอัมพปาลีถวายสวนมะม่วงให้เป็นอารามสงฆ์ และถวายภัตแก่พระพุทธองค์และภิกษุ
สาวก (เรื่องเดียวกัน 10/92/101) 
 นางโรหิณี น้องสาวของพระอนุรุทธเถระสร้างศาลาที่ประชุมสงฆ์ถวาย (ธ.อ. 6/248) 
 
อุบาสิกาที่ท าให้คนหันมาเลื่อมใสพุทธศาสนาก็มีไม่น้อย โดยเฉพาะอย่างยิ่งสตรีที่อยู่ในฐานะที่สูงศักดิ์ 

หรือมั่งคั่งนั้น มีผลต่อการเผยแพรศ่าสนาอย่างมาก เพราะการที่ผู้ที่มีอ านาจอย่างกษัตริย์ หรือผู้ร่ ารวยยอมรับพุทธ
ศาสนาก็เท่ากับเป็นการให้ข้าราชบริพารและคนที่อยู่ในแวดวงยอมรับและหันมาเลื่อมใสพุทธศาสนาง่ายยิ่งขึ้น 
นับเป็นการช่วยเผยแพร่พุทธศาสนาได้อย่างมาก เช่น กรณีของพระนางมัลลิกา, พระนางสามารดี เป็นต้น 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



ว า ร ส า ร วิ ช า ก า ร ค ณ ะ ม นุ ษ ย ศ า ส ต ร์ แ ล ะ สั ง ค ม ศ า ส ต ร์   | 109 

 

เอกสารอ้างอิง 
 
กรมการศาสนา. (2514). พระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับหลวง. [กรุงเทพฯ]: โรงพิมพ์กรมการศาสนา.  
Altekar, A.S. (1962). The Position of Women in Hindu Civilization. Delhi : Oriental  

Publishers and Booksellers. 
Indra. (1955). The Status of Women in Ancient India. Delhi : Oriental Publishers and  

Booksellers. 
Walker, B. (1968). Hindu World : An Encyclopedic Survey of Hinduism. London :  

Allen & Unwin, Ltd.,. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



110 |    ปี ที่  9  ฉ บั บ ที่  1  ม ก ร า ค ม  –  มิ ถุ น า ย น  2 5 6 1  
 

 


