
หลักค ำสอนของศำสนำเชนในคัมภีร์พระพุทธศำสนำเถรวำท 
The Jain Doctrine in the Canon of Theravada Buddhism 

 

สุขสันต์  จันทะโชโต  
Sookson  Chandashoto 

 
Received: March 7, 2019 Revised: May 12, 2019 Accepted: June 30, 2019 

 
บทคัดย่อ 

 
 ศาสนาพุทธและศาสนาเชนไม่ยอมรับค าสอนในคัมภีร์พระเวทในส่วนท่ีเกี่ยวกับพิธีกรรม ทั้งสองศาสนามี
ค าสอนที่คัดค้านพิธีกรรมและความเช่ือในเรื่องเทพเจ้า แต่เน้นหนักในเรื่องความเชื่อเกี่ยวกับกฎแห่งกรรม ทั้งสอง
ศาสนายึดหลักแห่งการไม่เบียดเบียนผู้อื่น มีระบบนักบวชและการปกครองในการเผยแผ่ศาสนา มีค าสอนและ
วิธีการคล้ายกันก็จริง แต่มีความแตกต่างกันในส่วนปลีกย่อย 
 การศึกษาค้นคว้าจากพระไตรปิฎก พบหลักค าสอนท่ีส าคัญของศาสนาเชนปรากฏอยู่ดังน้ี 

1. ค าสอนเรื่อง  “การเกิดใหม่” 
2. ค าสอนเรื่อง  “ชีวะ” 
3. ค าสอนเรื่อง  “กรรม” 
4. ค าสอนเรื่อง  “ความสัมพันธ์ระหว่างกรรมและชีวะ” 
5. ค าสอนเรื่อง  “ความหลุดพ้น” 

 
ค ำส ำคัญ:  หลักค าสอนของศาสนาเชน, คัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท, พระพุทธศาสนา 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

                                                           
 อาจารย์ประจ าสาขาสังคมศึกษา  คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์  มหาวทิยาลัยราชภัฎเทพสตรี 



104 |   ปี ที่  1 0  ฉ บั บ ที่  1  ม ก ร ำ ค ม  -  มิ ถุ น ำ ย น  2 5 6 2  

ABSTRACT 
 

 Buddhism and Jain Doctrine deny the teachings in Vedas concerning its ceremonial 
practices.  The teachings in both religions refuse the beliefs in deity and sacred ceremonies, but 
the strong belief in the law of Karma. It is true that both Buddhism and Jain have quite similar 
teachings and teaching methods. They hold on to the belief that they should not encroach on 
the others, and they have the priest and governing systems. However, they differ in many 
details. By researching on the Tripitaka, the essential teachings of Jain religion were found as 
the following:  

1) Rebirth  
2) Life-faculty  
3) Karma  
4) The relationship of karma and Life-faculty  
5) Religious Liberty  

 
Keywords: The Jain Doctrine, the Canon of Theravada Buddhism, Buddhism.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



ว ำ ร ส ำ ร วิ ช ำ ก ำ ร ค ณ ะ ม นุ ษ ย ศ ำ ส ต ร์ แ ล ะ สั ง ค ม ศ ำ ส ต ร์   | 105 

บทน ำ 
 ศาสนาเชน เกิดประมาณก่อนพุทธศักราช 57 ปี ในยุคที่ศาสนาฮินดูก าลังเฟื่องฟู ผู้ประกาศศาสนาเชน 
ช่ือว่า วรรธมาน หรือ มหาวีระ ท่านผู้นี้เป็นมีตระกูลเป็นเช้ือกษัตริย์วงศ์ลิจฉวีออกบวชเมื่ออายุประมาณ 30 ปี 
ราชธานีตั้งอยู่ท่ี นครเวสาลี (ไพศาลี) นครหลวงของแคล้นวิเทหะแห่งลุ่มแม่น้ าคงคาตอนเหนือ 
 มหาวีระเป็นโอรสของพระเจ้าสิทธารถ กษัตริย์ตระกูลชญษตฦ พระมารดาช่ือ ตริศลา เมื่อประสูติจาก
ครรภ์มารดามีช่ือว่า วรรธมาน ส่วนช่ือ มหาวีระ เป็นสมัญญาที่ไดร้ับมาในภายหลงั จากข้อความในคัมภีร์ “อาคม” 
ของศาสนาเชนได้พรรณนาถึงอภินิหารต่าง ๆ ของศาสดาท่านนี้ มีโหราจารย์ท านายว่า ถ้าอยู่ครองราชย์สมบัติจะ
ทรงไว้ซึ่งความเป็นจักรพรรดิ แต่ถ้าทรงออกบวชก็จะได้เป็นพระศาสดา และต่อมาท่านเลือกที่จะออกบวช ในท่ีสุด
ก็กลายเป็นผู้เผยแพร่ศาสนาเชน มีสาวกผู้เลื่อมใสค าสอน ทั้งที่เป็นนักบวชรวมทั้งศาสนิกชน อันเนื่องมาจากความ
เฉลียวฉลาดและคุณธรรมอันสูงส่งของพระองค์ พระมหาวีระได้เสด็จไปตามคามนิคมชนบทแถบแคว้นโกศล       
วิเทหะ มคธ และอังคะ แสดงธรรมแก่พระราชา รวมทั้งประชาชนทั่วไป มีผู้เลื่อมใสประกาศตนนับถือศาสนาเชน
เป็นจ านวนมาก ท่านได้ออกประกาศศาสนาจนถึงพระชนมายุได้ 72 ปี ก็เสด็จนิพพานราวพุทธศักราช 16         
ณ เมืองปาวา ซึ่งตั้งอยู่ในแคว้นพิหารในปัจจุบัน 
 
หลักค ำสอนของศำสนำเชนในคมัภีร์พุทธศำสนำเถรวำท 

1. ควำมเชื่อในเร่ืองกำรเกิดใหม ่
  การเกิดใหม่ คือ กระบวนการที่มีการอิงอาศัยกันเกิดของเหตุปัจจัยตามหลักปฏิจจสมุปบาทเมื่อไม่มีการ
ดับเหตุปัจจัยตัวใดตัวหนึ่ง มันก็จะหมุนเวียนกันไปเป็นวงจรหรือวงเวียน หรือหลักวัฏฏะ 3 คือ กิเลส กรรม วิบาก 
  มีค าสอนของนิครนถ์  นาฏบุตรว่า “ดูกรนิครนถ์ทั้งหลายผู้เจริญ บาปกรรมที่พวก ท่านท าแล้วในกาล
ก่อนมีอยู่  พวกท่านท้ังหลายจงสลัดบาปกรรมนั้นเสียด้วยปฏิปทา อันท าได้ยากล าบากนี้  (พระไตรปิฏกภาษาไทย
ฉบับหลวง, 2514, เล่ม 12, พระสุตตันตกปิฎก มูลบัณณาสก์: จูฬทุกขักขันธ์สูตร ข้อ 219 หน้า 147-148) 

แสดงว่า ศาสนาเชนเช่ือว่า ตัวการ  ที่ท าให้บุคคลมาเกิดใหม่หรือเวียนว่ายตายเกิด นั้นคือกรรม  
โดยเฉพาะกรรมชั่วนั้น นิครนถ์ นาฏบุตรผู้เป็นศาสดาทรงยืนยันว่ามีติดตัว มนุษย์มาทุกคน เพราะความเช่ือเช่นนี้ 
พวกนิครนถ์หรือนักบวชเชนจึงต้องพยายามอย่าง แรงกล้าที่จะขจัดกรรมเก่าที่เป็นความช่ัวให้หมดไป กรรมเก่าที่
กล่าวถึงหมายถึงกรรมที่ ติดตัวมาแต่ชาติก่อน แสดงว่าศาสนาเชนมีความเชื่อเกี่ยวกับเรื่องการเคยเกิดมาแล้วใน  
ชาติก่อน และการที่จะไปบังเกิดใหม่ในชาติหน้า 
  เกี่ยวกับการไปเกิดใหม่นั้น หากบุคคลผู้นั้นกระท าความดีไว้ในชาตินี้ ก็มีสวรรค์ เป็ นเครื่องตอบแทน 
โดยเฉพาะนักบวชเชนท่ีท าการทรมานตนเพื่อขจัดกรรมเก่านั้น หาก ต้องเสียชีวิตลงในขณะที่ทรมานตน ก็จะได้ไป
เกิดเป็นเทวดาช่ือ “มโนสัตว์” แสดงว่า นักบวชเชนที่ทรมานตนเหล่านั้น จะได้รับผลตอบแทนคือความสิ้นกรรม
เก่า ซึ่งถือว่า เป็นการสลัดความทุกข์ได้ และหากการกระท าเช่นนั้นมีผลให้เสียชีวิต ยังมีความเป็นเทวดา ตอบแทน
ให้อีกทางหนึ่ง การเป็นเทวดาช่ือมโนสัตว์นี้ สาวกของนิครนถ์ นาฏบุตร เป็นผู้ยืนยันต่อพระพุทธเจ้าว่า “ข้าแต่
พระองค์ผู้เจริญ เทวดาช่ือว่ามโนสัตว์มีอยู่” (พระไตรปิฏกภาษาไทยฉบับหลวง, 2514, เล่ม 12, พระสุตตันตกปิฎก 
มูลบัณณาสก์: จูฬทุกขักขันธ์สูตร ข้อ 219 หน้า 147) 

การเกิดในสวรรค์เป็นเทวดาขั้นมโนสัตว์นั้น ศาสนาเชนได้ให้เหตุผลไว้ว่าเป็นผล มาจาก “การที่นักบวช
เหล่านั้นมีใจเกาะเกี่ยวอยู่กับความเป็นเทวดาจ าพวกนั้น” คือ ในขณะที่ทรมานร่างกายหรือบ าเพ็ญตบะนั้น  พวก
นักบวชเชนเหล่านั้นรู้ดีว่า  การกระท าของพวกเขาเป็นการฝืนธรรมชาติ  ซึ่งอาจจะเป็นสาเหตุให้เสียชีวิตได้ จึงตั้ง
ความหวังไว้ในการเกิดเป็นเทวดา เมื่อเสียชีวิตจริง ๆ จึงได้ไปเกิดเป็นเทวดาจ าพวกนั้น 



106 |   ปี ที่  1 0  ฉ บั บ ที่  1  ม ก ร ำ ค ม  -  มิ ถุ น ำ ย น  2 5 6 2  

เกี่ยวกับเรื่องการเกิดใหม่ของศาสนาเชน  ถึงแม้คัมภีร์พุทธศาสนาฝ่ายเถรวาท จะบันทึกไว้เพียงสั้น ๆ ก็
ตาม แต่เป็นการยืนยันความเชื่อในเรื่องการเวียนว่ายตายเกิดของศาสนาเชนได้ดี 
 2. ชีวะ 

ชีวะ หรือ วิญญาณ คือ สิ่งที่มีอยู่ในธรรมชาติมาแต่เดิม ชีวะสถิตอยู่ทั้งในสิ่งที่มีชีวิตและไม่มีชีวิต อยู่ใน
ต้นไม้ ในน้ า ในไฟ ในก้อนหิน ในลม ในเมล็ดพันธุ์พืชผักต่าง ๆ ล้วนมีชีวะสิงสู่อยู่ทั้งสิ้น การเวียนว่ายตายเกิดของ
มนุษย์และสัตว์ก็เพราะชีวะที่ยังมีกรรมดีและช่ัวแฝงอยู่ภายในผู้กระท าช่ัว ชีวะของผู้นั้นจะต้องไปเกิดในร่างของ
สัตว์ เช่น สุนัข หมู งู กบ เป็นต้น ส่วนผู้กระท าดีและปฏิบัติตามหลักค าสอนของศาสนาเชน ผู้นั้นจะได้บรรลุซึ่ง
ความหลุดพ้นจากความทุกข์ในโลก เข้าสู่นิรวาณหรือโมกษะ อันเป็นแดนแห่งความหลุดพ้นไม่ต้องกลับมาเกิดอีก 

ในคัมภีร์พุทธศาสนาฝ่ายเถรวาท มีการกล่าวถึงค าสอนเรื่องชีวะของศาสนาเชนไว้ แต่พุทธศาสนาไม่
เรียกว่าชีวะ แต่เรียกชีวะว่าสัตว์  สิ่งมีชีวิต หรือบางแห่งก็หมายถึง ตัวบุคคลเอง ฉะนั้น จึงพอจะจัดล าดับค าสอน
เกี่ยวกับเรื่องนี้ได้ดังต่อไป 
  ประการแรก ความเป็นตัวตนของชีวะที่เป็นตัวบุคคลในเรื่องนี้ สัจจกนิครนถ์ ซึ่งเป็นสาวกส าคัญคนหนึ่ง
ของนิครนถ์  นาฏบุตร  ได้ให้เหตุผลแก่พระพุทธเจ้าไว้ว่า “ปุริสบุคคลนี้ มีรูปเป็นตน มีเวทนาเป็นตน มีสัญญาเป็น
ตน มีสังขารเป็นตน มีวิญญาณ เป็นตน ตรึงอยู่ในรูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ จึงประสบบุญและบาป ” 
(พระไตรปิฏกภาษาไทยฉบับหลวง, 2514, เล่ม 12, พระสุตตันตกปิฎก มูลบัณณาสก์: มหาสัจจกสูตร ข้อ 429 
หน้า 375) 

แสดงว่า องค์ประกอบของชีวะที่หมายถึงตัวบุคคลนั้น ศาสนาเชนกล่าวถึงส่วน ประกอบแห่งความเป็น
ตัวตนของบุคคล โดยมีความเช่ือเช่นเดียวกับพุทธศาสนาคือ 2 บุคคลประกอบด้วยส่วนส าคัญ 5 ประการ  ซึ่งทาง
พุทธศาสนาเรียกว่าเบญจขันธ์ ได้แก่ รูปเวทนา สัญญา สังขาร และวิญญาณ แต่ความแตกต่างในความเชื่อเกี่ยวกับ
องค์ประกอบของบุคคลมีอยู่ศาสนาพุทธถือว่าแต่ละส่วนที่ประกอบขึ้นเป็นตัวตนของบุคคลเหล่านั้น เป็นอนัตตา 
คือไม่ได้เป็นตัวตนของผู้เป็นเจ้าของอย่างแท้จริงเลย แต่ศาสนาเชนถือว่าส่วนประกอบเหล่านั้นเป็นตัวตนอย่าง
แท้จริง รูปร่างที่สามารถมองเห็นด้วยตามีความเป็นตัวตนจริง ๆ ไม่ใช่สิ่งสมมุติ เป็นร่างที่บุคคลผู้เป็นเจ้าของ
สามารถจะบังคับให้เป็นไปในลักษณะต่าง ๆ ความเป็นตัวของบุคคลมีความสมบูรณ์แบบ มีการกระท าต่าง ๆ มี
ประสาทรับรู้การสัมผัสต่าง ๆ เวทนาคือความรู้สึกที่ได้รับจากการสัมผัสของประสาทน้ัน ศาสนาเชนถือว่ามีความ
เป็นตัวตนอีกแบบหนึ่ง คือสามารถบ่งบอกได้ว่าในแต่ละบุคคลมีความรู้สึกอย่างไร ในขณะที่ประสาทสัมผัสกับสิ่ง
ต่าง ๆ ไม่ว่าจะเป็นวัตถุหรืออารมณ์  สัญญาคือการจ าได้  ก็มีความเป็นตัวตนอย่างแท้จริง เพราะมีความสามารถ
ในการรับรู้ คือจ าได้ว่า มีเวทนาชนิดไหนในอารมณ์ อันเป็นลักษณะอย่างหนึ่งของชีวะ สังขารคือการปรุงแต่งหรือ
สิ่งที่มาปรุงแต่งนั้น ก็มีความสามารถที่จะปรุงแต่ง องค์ประกอบต่าง ๆ ที่ประกอบขึ้นเป็นตัวตนของบุคคลอย่าง
แท้จริง  ไม่ใช่เป็นเพียงการสมมุติให้เป็นไปในลักษณะต่าง ๆ วิญญาณคือความรู้สึกตัวอย่างสมบูรณ์ มีคุณสมบัติใน
การควบคุมร่างกายและส่วนอ่ืน ๆ ทุกอย่าง 

สรุปได้ว่าศาสนาเชนถือส่วนประกอบต่าง ๆ ของบุคคลว่ามีความเป็นตัวตนอย่าง แท้จริงของบุคคล 
เพราะมีความเช่ือตามค ากล่าวของสัจจนิครนถ์ตามที่กล่าวมาข้างต้น 
  ประการที่ 2 ข้อปฏิบัติหรือข้อห้ามของศาสนาเชนเกี่ยวกับชีวะ นอกจากจะ กล่าวถึงตัวชีวะที่เป็นบุคคล
และส่วนประกอบต่าง ๆ ของบุคคลแล้ว ในเรื่องเกี่ยวกับสิ่งที่มีชีวิตอย่างอื่น โดยเฉพาะเรื่องสัตว์ ศาสนาเชนมี
ข้อบัญญัติอย่างเคร่งครัดในการที่จะไม่ให้เชนศาสนิกท าลาย ท้ังจะโดยเจตนาหรือไม่ก็ตาม มีข้อความบางตอนระบุ
ว่า “นิครนถ์ ในโลกนี้เป็นอาพาธ มีไข้หนัก ห้ามน้ าเย็น ดื่มแต่น้ าร้อน เมื่อเขาไม่ได้น้ าร้อนจะต้องตาย” (พระ
ไตรปิฏกภาษาไทยฉบับหลวง, 2514, เล่ม 13, พระสุตตันตกปิฎก มัชฌิมนิกาย มัชฌิมปัณณาสก์: อุปาลิวาทสูตร 
ข้อ 17 หน้า 56) แสดงว่าในบางครั้งพวกนักบวชเชนจะยอมเสียชีวิตเสียเองแต่ไม่ยอมท าลายสิ่งที่ มีชีวิตอื่น ๆ เช่น 



ว ำ ร ส ำ ร วิ ช ำ ก ำ ร ค ณ ะ ม นุ ษ ย ศ ำ ส ต ร์ แ ล ะ สั ง ค ม ศ ำ ส ต ร์   | 107 

การที่พวกนักบวชเชนไม่ยอมใช้น้ าเย็น ไม่ว่าจะเป็นการดื่มหรือเพื่อประโยชน์อย่างอื่น แม้กระทั่งการบ าบัดอาการ
เจ็บปว่ย พวกเขาจะไม่ใช้น้ าเย็น โดยเด็ดขาด เพราะพวกเขาถือว่าในน้ าเย็นมีสิ่งที่มีชีวิตเจือปนอยู่มาก การดื่มหรือ
ใช้น้ าเย็น เท่ากับเป็นการท าลายสิ่งที่มีชีวิต 
  การยอมเสียชีวิตโดยไม่ยอมแม้กระทั่งการดื่มหรือการใช้น้ าเย็น ที่เกิดจากการ ตั้งใจจริงในการไม่ท าลาย
สิ่งที่มีชีวิต เป็นการเน้นความเช่ือเกี่ยวกับเรื่องชีวะของศาสนาเชนอย่างมากทีเดียว หลักอหิงสาคือ การไม่
เบียดเบียนและท าลายสตัว์อื่น ยังเป็นหลักส าคัญ  ที่นักบวชจะต้องปฏิบัติให้ได้ และนับเป็นหัวใจแห่งการปฏิบัติทั้ง
ปวง 
  มีความตอนหนึ่งที่  พระพุทธเจ้าตรัสถามสาวกคนส าคัญคนหนึ่งของนิครนถ์   นาฏบุตร ว่า 

       นิครนถ์ในโลกนี้  พึ งเป็นผู้ส ารวมด้วยการสังวร โดยส่วน 4 คือ ห้ ามน้ าทั้ งปวง 
ประกอบด้วยการห้ามบาปทั้งปวง ก าจัดบาปด้วยการห้ามบาป อันการห้ามบาปทั้งปวงถูกต้อง
แล้ว เมื่อเขาก้าวไป ถอยกลับย่อมถึงการฆ่าสัตว์เล็ก ๆ เป็นอันมาก ดูกรคฤหบดี ก็นิครนถ์ นาฏ
บุตร บัญญัติวิบากเช่นไรแด่นิครนถ์ผู้นี้  (พระไตรปิฏกภาษาไทยฉบับหลวง, 2514, สูตร
เดียวกัน) 

  สังเกตตามพระพุทธพจน์นี้จะทราบว่านอกจากนักบวชเชนจะไม่ยอมใช้น้ าเย็น แล้วในชีวิตประจ าวัน  
นักบวชเชนหรือพวกนิครนถ์จะมีความระมัดระวังอย่างเต็มที่ในการ ที่จะไม่ท าลายสิ่งที่มีชีวิต ในกิริยาอาการต่าง ๆ 
เช่น เมื่อจะก้าวไปหรือถอยกลับ จะต้องเป็นไปในลักษณะที่จะไม่ท าลายสิ่งที่มีชีวิต ซึ่งบางครั้งไม่สามารถท่ีจะมอง
ด้วยตาเปล่าได้ ความตอนนี้ พระพุทธเจ้าจึงตรัสถึงลักษณะของพวกนักบวชเชนว่า เป็นผู้เข้าลักษณะในการห้าม
บาปทั้งปวง (พระไตรปิฏกภาษาไทยฉบับหลวง, 2514, เล่ม 13, พระสุตตันตปิฎก มัชฌิมนิกาย มัชฌิมปัณณาสก์: 
อุปาลิวาทสูตร ข้อ 70 หน้า 59) 
  การท าลายสิ่งที่มีชีวิต นอกจากพวกนักบวชเชนจะไม่กระท าด้วยตัวเองแล้วจะส่งเสริมให้ผู้อื่นท าลายสิ่งที่
มีชีวิตไม่ได้ นักบวชเชนจะไม่บริโภคอาหารซึ่งประกอบด้วย เนื้อสัตว์ที่รู้ว่าเขาปรุงขึ้นเฉพาะเพื่อตน  (ฉบับเดียวกัน 
เล่ม 23, พระสุตตันตปิฎก อังคุตตรนิกาย อัฏฐกนิบาต: สีหสูตร ข้อ 102 หน้า 165) 
  ถึงแม้ว่าศาสนาเชนจะมีค าสอนที่เคร่งครัดในเรื่องการไม่ท าลายสิ่งมีชีวิตก็ตาม แต่ก็ยังมีการยอมรับ
สภาพความเป็นจริงอย่างหนึ่งของชีวิต คือเช่ือว่าชีวิตต่าง ๆ ต้องมีการเปลี่ยนแปลง การเปลี่ยนแปลงของชีวิตมีทั้ง
ด้านดีและช่ัวปะปนกันไป และความ เปลี่ยนแปลงนี้ก็จัดเป็นความทุกข์อย่างหนึ่งของชีวิต (พระไตรปิฏกภาษาไทย
ฉบับหลวง, 2514, เล่ม 12, พระสุตตันตปิฎก มัชฌิมนิกาย มูลปัณณาสก์: จูทสัจจกสูตร ข้อ 398 หน้า 355) 
  ประการที่ 3 ผลการฝ่าฝืนในการท าลายสิ่งที่มีชีวิต การท าลายสิ่งที่มีชีวิตของ  พวกเชนโดยเฉพาะที่เป็น
นักบวช จะเป็นไปโดยเจตนาหรือไม่ก็ตาม จะให้ผลที่เป็นบาปอย่างหนักทั้งนั้น แต่ในคัมภีร์พุทธศาสนาฝ่ายเถรวาท
มีแตกต่างออกไปอีก คือในการท าลายชีวิตหรือสิ่งที่มีชีวิตนั้น จะเป็นบาปน้อยหรือมากถือว่า ข้ึนอยู่กับเจตนา คือ
ถ้ามีเจตนาในการท าลาย ก็มีบาปมาก แต่ถ้าไม่มีเจตนามีบาปน้อย ค าสอนข้อนี้เกิดจากค าถามของพระพุทธเจ้า
ที่ว่า 

 ดูกรคฤหบดี ท่านจะส าคัญความข้อนั้นเป็นไฉน นิครนถ์ในโลกนี้พึงเป็นผู้ส ารวมด้วยการ
สังวร โดยส่วน 4 คือ ห้ามน้ าท้ังปวง ประกอบด้วยการห้ามบาปทั้งปวง ก าจัดบาปด้วยการห้าม
บาป อันการห้ามบาปทั้งปวงถูกต้องแล้ว เมื่อเขาก้าวไป ถอยกลับ ย่อมถึงการฆ่าสัตว์เล็ก ๆ 
เป็นอันมาก ดูกรคฤหบดี ก็นิครนถ์  นาฏบุตร บัญญัติวิบากเช่นไรแก่นิครนถ์ผู้นี้ (พระไตรปิฏก
ภาษาไทยฉบับหลวง, 2514, เล่ม 13, พระสุตตันตปิฎกมัชฌิมนิกาย มัชฌิมปัณณาสก์ อุปาลิ
วาทสูตร ข้อ 70 หน้า 59) 



108 |   ปี ที่  1 0  ฉ บั บ ที่  1  ม ก ร ำ ค ม  -  มิ ถุ น ำ ย น  2 5 6 2  

  ค าว่า คฤหบดี ในค าถามนี้ คืออุบาลีคฤหบดี ผู้เป็นสาวกคนส าคัญที่ให้การบ ารุง ศาสนาเชน และนับได้
ว่าเป็นผู้รอบรู้ทางด้านศาสนาเชนมากคนหนึ่ง อุบาลีคฤหบดีได้ให้ค าตอบในท านองที่ว่า การท าลายสิ่งมีชีวิตนั้น   
หากเป็นไปโดยไม่จงใจ นิครนถ์ นาฏบุตร ถือว่ามีโทษน้อย แต่ถ้าจงใจกระท าก็มีโทษมาก  
 
 3.  กรรม 

ดังที่กล่าวมาแล้วในตอนต้นของบทนี้ว่า หลักค าสอนของศาสนาเชนที่ปรากฏในคัมภีร์พุทธศาสนาฝ่าย
เถรวาทนั้น  เป็นผลมาจากการโต้แย้งกันระหว่างสองศาสนานี้  บางเรื่องของค าสอนของศาสนาเชนจึงไม่ปรากฏ
ชัดเจนเท่าท่ีควร ส าหรับเรื่องกรรมนั้น เท่าที่ปรากฏในคัมภีร์พุทธศาสนาฝ่ายเถรวาทนั้น พอรวบรวมได้ดังต่อไปนี้ 

ศาสนาเชนถือกรรมเป็นเรื่องส าคัญ มีอ านาจต่อชีวิตมากกว่าอ านาจอื่น ๆ กรรมต่าง ๆ เหล่านั้นแยก
ออกไปได้คือ 

ประการแรก เรื่องกรรมที่ติดมากับชีวะ ค าสอนตอนนี้ มีความคล้ายคลึงกันกับ ข้อความที่ได้กล่าวไว้แล้ว
ในเรื่องเกี่ยวกับความเช่ือในเรื่องการเกิดใหม่ 

ประการที่ 2 การมีกรรมคือการมีความทุกข์ มีค าสอนระบุว่า “เพราะหมดกรรม เก่าด้วยตบะ (การ
ทรมานร่างกาย) เพราะไม่ท ากรรมใหม่ ความไม่ถูกบังคับต่อไปจึงมี เพราะไม่ถูกบังคับต่อไป ความสิ้นกรรมจึงมี 
เพราะสิ้นกรรม ความสิ้นทุกข์จึงมีเพราะสิ้นทุกข์ ความสิ้นเวทนาจึงมี เพราะสิ้นเวทนา จัดเป็นอันพวกท่านสลัด
ทุกข์ได้ ทั้งหมด (พระไตรปิฏกภาษาไทยฉบับหลวง, 2514, เล่ม 12, พระสุตตันตปิฎก มัชฌิมนิกาย มูลปัณณาก์: 
จูฬทุกขักขันธสูตร ข้อ 219 หน้า 147-148) 
  ค าสอนของนิครนถ์ นาฏบุตร ท่ีกล่าวข้างต้น ระบุชัดว่ากรรมเป็นตัวบังคับบุคคล หรือชีวะ ชีวะใดที่สิ้น
กรรม ชีวะนั้นจะเป็นอิสระ หมดความทุกข์ หมดอารมณ์ที่หวั่นไหว ตามสิ่งที่มากระทบ เมื่อมีอารมณ์มั่นคง ความ
ทุกข์ต่าง ๆ จะไม่สามารถครองชีวะได้การขจัดกรรมคือการขจัดความทุกข์  

ประการที่ 3  ทางแห่งการกระท ากรรม ศาสนาเชนได้แบ่งกรรมออกเป็นประเภทใหญ่ ๆ ได้ 2 ชนิด  คือ
กรรมทางกายและกรรมทางจิต แต่ในที่นี้ศาสนาเชนมีการยืนยันว่าการกระท าทางกายส าคัญกว่าการกระท าทาง 
อื่น ๆ ก่อนที่จะกล่าวถึงการกระท าทางกายว่ามีโทษมากกว่าทางอื่นนั้น จะกล่าวถึงช่ือเรียกการกระท าความชั่วทาง
กายก่อน ศาสนาเชนระบุว่า การกระท าความช่ัวทุกอย่าง ศาสนาเชนไม่เรียกว่า “กรรม” แต่เรียกว่า “ทัณฑะ” 
(พระไตรปิฏกภาษาไทยฉบับหลวง, 2514, เล่ม 13, พระสุตตันตปิฎก มัชฌิมนิกาย มัชฌิมบัณณาสก์: อุปาลิวาทสูตร 
ข้อ 1 หน้า 51) ทางที่จะกระท าความชั่วที่เรียกว่า “ทัณฑะ" นั้นมีอยู่ 3 ทางคือ 

1.  กายทัณฑะ การกระท าช่ัวทางกาย  
2.  วจีทัณฑะ การกระท าช่ัวทางวาจา  
3.  มโนทัณฑะ การกระท าช่ัวทางใจ 

  ในบรรดาทัณฑะ 3 อย่างนั้น กายทัณฑะมีโทษหนักที่สุด ค าสอนนี้ นิครนถ์ นาฏบุตร เป็นผู้ยืนยันว่า 
“กายทัณฑะจะมีโทษมากกว่าในการกระท าบาปกรรม ในการเป็นไปแห่งกรรม วจีทัณฑะ มโนทัณฑะ หามีโทษ
มากเหมือนกายทัณฑะไม่”  
  ประการที่ 4  การเช่ือกฎแห่งกรรม ชีวะใดที่ยังมีการเวียนว่ายตายเกิด ชีวะนั้นยัง มีกรรม เพราะเหตุนี้ 
การขจัดกรรมคือหลักปฏิบัติที่ส าคัญที่สุด ซึ่งนักบวชเชนจะต้อง ปฏิบัติ พระไตรปิฏกภาษาไทยฉบับหลวง, 2514, 
เล่ม 12, พระสุตตันตปิฎก มัชฌิมนิกาย มูลปัณณาสก์: จูฬทุกขักขันธสูตร ข้อ 219 หน้า 147-148) ความเชื่อใน
กฎแห่งกรรมนี้ ได้กล่าวถึงมาแล้วในเรื่องที่ว่าด้วยความเช่ือในเรื่องการเกิดใหม่ 
  ประการที่ 5  ความเป็นกิริยาวาทในเรื่องกรรม มีค าสอนของนิครนถ์ นาฏบุตร ตอนหนึ่งว่า “ก็ท่านเป็น
กิริยวาท จักเข้าไปเฝ้าพระสมณโคดมผู้เป็นอกิริยวาทท าไม เพราะสมณโคดมเป็นอกิริยวาท จึงแสดงธรรมเพื่อ    



ว ำ ร ส ำ ร วิ ช ำ ก ำ ร ค ณ ะ ม นุ ษ ย ศ ำ ส ต ร์ แ ล ะ สั ง ค ม ศ ำ ส ต ร์   | 109 

อกิริยวาทและแนะน าพวกสาวกด้วยอกิริยวาทนั้น  (พระไตรปิฏกภาษาไทยฉบับหลวง, 2514, เล่ม 12,           
พระสุตตันตปิฎก อังคุตตรนิกาย อัฎฐกนิบาต: สีหสูตร ข้อ 102 หน้า 159) ค าสอนตอนนี้นิครนถ์ นาฏบุตร กล่าว
กับสาวกส าคัญคนหนึ่งแสดงว่า ศาสนาเชนแบ่งลักษณะแห่งค าสอนของตนทั้งหมดว่าเป็น “กิริยวาท” คือยอมรับและ
ยืนยันว่ากรรมทุกอย่างต้องมีผลนิครนถ์ นาฏบุตร เป็นผู้ยืนยันว่า ศาสนาเชนมีความยึดมั่นเช่นนี้ทั้งศาสดาและ
สาวก 
 
 4.  กรรมกับชีวะ 

การกล่าวถึงค าสอนเรื่องชีวะและกรรมของศาสนาเชน แสดงให้เห็นรายละเอียด เรื่องกรรมและชีวะที่
เกี่ยวพันกัน การกล่าวถึงกรรมและชีวะต่อไปนี้ เป็นการสรุป ซึ่งพอจะแยกเป็นหัวข้อได้ดังนี้  
  1.  ชีวะมีทั้งกรรมเก่าและกรรมใหม่ หมายถึง การด ารงอยู่ของสิ่งมีชีวิตย่ออาศัยการกระท าเพื่อด าเนิน
ชีวิตต่อ ๆ ไป 

2.  กรรมเป็นตัวควบคุมหรือบังคับชีวะให้เป็นไปต่าง ๆ หมายถึง ผลกระทบของชีวิตเกิดจากการกระท า
เป็นเครื่องน าทางเสมอ 

3.  ชีวะทุกชีวะที่ยังเวียนว่ายตายเกิดต่างก็มีกรรมทั้งนั้น หมายถึง สิ่งมีชีวิตย่อมต้องเวียนว่ายตายเกิด
จนกว่าจะหลุดพ้นไป 

4.  ชีวะใดยังมีกรรม ชีวะนั้นยังมีความทุกข์ หมายถึง สิ่งมีชีวิตที่เวียนว่ายตายเกิดต้องพบกับความทุกข์
ยากในการด ารงอยู ่
  5.  หน้าที่ของนักบวชเชนคือการพยายามขจัดกรรมเก่าให้หมด และไม่กระท า กรรมใหม่  คือ หน้าที่
ส าคัญในการหาหนทางหลุดพ้นจากการเวียนว่ายตายเกิด 
 
 5.  ควำมหลุดพ้น 
  ความหลุดพ้นที่จะกล่าวถึง หมายถึงการที่ชีวะหลุดพ้นจากการเวียนว่ายตายเกิด หรือโมกษะคือการ  
ขจัดกรรมให้หมดทุกข์ก็หมด เมื่อทุกข์หมดชีวะนั้น ๆ เป็นอันหลุดพ้นเครื่องผูกมัดทั้งปวง ไม่ต้องมาเวียนว่ายตาย
เกิดต่อไปอีก 

ทางที่จะก้าวไปสู่ความหมดทุกข์อันเป็นการยุดการเวียนว่ายตายเกิด ศาสนาเชน เน้นการอบรมทางกาย 
(กายภาวนา) และไม่เห็นด้วยกับการอบรมทางใจเพราะเข้าใจว่า พุทธเจ้าทรงสอนให้สาวกอบรมจิตอย่างเดีย ว 
(พระไตรปิฏกภาษาไทยฉบับหลวง, 2514, เล่ม 12, พระสุตตันตปิฎก มัชฌิมนิกาย  มูลบัณณาสก์: มหาสัจจกสูตร 
ข้อ 405-506 หน้า 361-322) เหตุที่ทางศาสนาเชนเน้นเช่นนั้นเพราะ ถือว่าการอบรมกายเป็นทางไปสู่ตบะ และ
การอบรมกายที่ถึงขั้นบ าเพ็ญทุกรกิริยาคือวิธี การที่จะลบล้างกรรมที่เคลือบติดอยู่กับชีวะ และศาสนาเชนถือว่า
บุคคลจะพบความสุขได้ด้วยการเอาความทุกข์เข้าแลก สาวกของนิครนถ์ นาฏบุตร ได้อธิบายให้พระพุทธเจ้า ฟังว่า 
“บุคคลมิใช่จะประสบความสุขได้ด้วยความสุข แต่จะประสบความสุขได้ด้วยความทุกข์แท้” ตบะจึงเป็นหัวใจใน
การแสวงหาความหลุดพ้นจากความทุกข์ที่ศาสนาเชนถือว่าถมทับบุคคลอยู่แต่มีหลักเกณฑ์อยู่ว่า ตบะต้องมาจาก
ความรู้จะงมงายหรือลืมตนมิได้ จะต้องใช้ญาณทัศนะค าว่า “ญาณทัศนะ” คือความเห็นแจ้งในค าสอนของศาสนา
เชน 
  มีข้อความเกี่ยวกับเรื่องนี้ว่า “นิครนถ์ นาฏบุตร รู้ธรรมทั้งปวง เห็นธรรมทั้งปวง ยืนยันญาณทัศนะหมด
ทุกส่วนว่า เมื่อเราเดินไปก็ดี ยืนก็ดี หลับก็ดี ตื่นก็ดี ญาณทัศนะ ปรากฏอยู่ติดต่อสมอไป” (พระไตรปิฎกภาษาไทย
ฉบับหลวง (2514) เล่ม 12, พระสุตตันตปิฎก มัชฌิมนิกาย  มูลปัณณาสก์: จูฬทุกขักขันธสูตร ข้อ 219 หน้า 147) 



110 |   ปี ที่  1 0  ฉ บั บ ที่  1  ม ก ร ำ ค ม  -  มิ ถุ น ำ ย น  2 5 6 2  

  จึงพอสรุปได้ว่า ตบะที่กระท าโดยอาศัยความรู้ตามหลักของศาสนา คือทางแห่ง ความหลุดพ้นจากความ
ทุกข์ของศาสนาเชน 
 
สรุป 
 1. ศาสนาเชนมีลักษณะเป็นอเทวนิยม คือไม่เชื่อว่ามีพระเจ้าสร้างโลก แต่เช่ือว่า โลกเกิดและเป็นไปตาม
เหตุปัจจัยธรรมชาติ 
 2. ศานาเชน เชื่อว่า ทุกชีวิตมีวิญญาณ แต่วิญญาณมนุษย์ได้พัฒนาไปมากที่สุด เหนือกว่าสัตว์ทั้งหลาย 
ดังนั้น จึงมีความสมบูรณ์มีศักยภาพซ่อนเร้นอยู่ซึ่งสามารถบรรลุถึงอ านาจ ศรัทธาและความสุขอันหาขอบเขตมิได้ 
 3. ศาสนาเชน เช่ือว่า ชีวะ หรือวิญญาณมีความเป็นอมตะ และเช่ือเรื่องการเวียนว่ายตายเกิด  
(สังสารวัฏ) 
 4. ศาสนาเชน เช่ือว่า การหลุดพ้นจากความทุกข์ เกิด แก่ เจ็บ ตาย (บรรลุโมกษะ) ได้โดยการประพฤติ
ปฏิบัติพัฒนาจิตใจตนเอง ตามหลักไตรรตัน์ คือ เห็นชอบ รู้ชอบ ประพฤติชอบ มิใช่ด้วยการเซ่นสรวงสวดอ้อนวอน
บูชาเทพเจ้า 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



ว ำ ร ส ำ ร วิ ช ำ ก ำ ร ค ณ ะ ม นุ ษ ย ศ ำ ส ต ร์ แ ล ะ สั ง ค ม ศ ำ ส ต ร์   | 111 

เอกสำรอ้ำงอิง 
 
พระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับหลวง (2514) เล่ม 4 (2514): กรมการศาสนา กระทรวงศึกษาธิการ. 
__________.  เล่ม 9 (2514): กรมการศาสนา  กระทรวงศึกษาธิการ. 
__________.  เล่ม 11 (2514): กรมการศาสนา  กระทรวงศึกษาธิการ.  
__________.  เล่ม 12 (2514): กรมการศาสนา  กระทรวงศึกษาธิการ.  
__________.  เล่ม 13 (2514): กรมการศาสนา  กระทรวงศึกษาธิการ.  
__________.  เล่ม 14 (2514): กรมการศาสนา  กระทรวงศึกษาธิการ.  
__________.  เล่ม 18 (2514): กรมการศาสนา  กระทรวงศึกษาธิการ.  
__________.  เล่ม 23 (2514): กรมการศาสนา  กระทรวงศึกษาธิการ.  
__________.  เล่ม 25 (2514): กรมการศาสนา  กระทรวงศึกษาธิการ. 
Scubring, Walther. (1962). The Doctrine of the Jainas. Dalhi: Motilal Banarsidass.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



112 |   ปี ที่  1 0  ฉ บั บ ที่  1  ม ก ร ำ ค ม  -  มิ ถุ น ำ ย น  2 5 6 2  

 
 


