
สังคมไทยในมมุมองของปรัชญาจารวาก 
Thai Society In Perspective Of The Carvaka Philosophy 

 

พระมหาธีรวีร์ พันธ์ศรี,* และละอองดาว ชาทองยศ** 
Phramaha Teerawee Punsri, and Laongdao Chatongyots 

                                                                       
Received: May 8, 2024  Revised: June 21, 2024  Accepted: July 23, 2024 

 
บทคัดย่อ 

 
บทความนี้ มีวัตถุประสงค์เพื่อวิเคราะห์สังคมไทยในปรัชญาจารวาก สะท้อนลักษณะสังคมไทย ที่แตกต่าง

เต็มไปด้วยการทำงานอย่างรีบเร่ง สนุกสนาน มีสถานบันเทิงแหล่งอบายมุข การศึกษาที่ไม่มีคุณภาพ การเมืองมีแต่
ผลประโยชน์พวกพ้อง และวัฒนธรรมประเพณีเป็นแค่เปลือกไม่มีความหมายเชิงคุณค่า เน้นเพียงวัตถุตามแนวคิด      
ของปรัชญากลุ่มจารวาก หรือปรัชญาวัตถุนิยม ทำปัจจุบันให้อิ่มหนำ ส่วนตายไปแล้วหาไม่มีการเกิดอีก ไม่มีชาติหน้า 
จงกิน จงดื่ม และจงหาความสุขให้พอในชาตินี้ เพราะชาติหน้าไม่รู้ว่าจะมีหรือไม่ ดังนั้น ปรัชญาจารวากจึงเน้นการ
แสวงหาความสุขในปัจจุบันด้วยการกินดื่ม และเสพกาม เพื่อตอบสนองความสุขทางด้านร่างกายโดยไม่คำนึงถึงหลัก
ศีลธรรม ทำให้เกิดแนวคิด เช่น วัตถุนิยม การเสพกาม การปรนเปรอร่างกายให้มีความสุขหรือสุขนิยม พวกประโยชน์
นิยมหรือมองถึงประโยชน์ทางวัตถุที่จะได้จากอาชีพของตน เป็นต้น มุ่นเน้นการทำปัจจุบันให้มีความสุขโดยไม่สนใจ
ชีวิตหลังความตายเพราะไม่มีอิทธิพลต่อความเป็นอยู่ในปัจจุบันตายแล้วก็จบ มุ่งเน้นเพียงวัตถุมากกว่าจิตใจ ทำความทุกข์
ให้เบาบางสร้างสุขให้มากเท่านั้น 

 
คำสำคัญ:  ปรัชญาจารวาก, วัตถนุิยม, สังคมไทย 
 
 
 
 
 
 
 

 
* อาจารย์พิเศษ วิทยาลัยสงฆ์เลย มหาวทิยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั 
** อาจารย์พิเศษ วิทยาลัยสงฆ์เลย มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 



170 | ปีท่ี 15 ฉบับท่ี 3 กันยายน - ธันวาคม 2567 

Abstract 
 

This article aims to analyze Thai society through the lens of the Charvaka philosophy, 
reflecting the characteristics of Thai society that are marked by haste, enjoyment, entertainment, 
and indulgence. It highlights issues such as poor-quality education, politics driven by self-interest, 
and a superficial cultural tradition devoid of true value, focusing solely on materialism. According to 
the Charvaka philosophy, the present is to be lived fully, with no concern for an afterlife or future 
reincarnation. It advocates for indulgence in sensory pleasures, emphasizing eating, drinking, and 
seeking happiness in this life because the afterlife is uncertain. The Charvaka philosophy, or 
materialistic philosophy, promotes the pursuit of immediate gratification by satisfying bodily desires 
without regard for moral principles. This results in concepts such as materialism, hedonism, and the 
pursuit of bodily pleasures. It leads people to focus on enjoying the present without concern for life 
after death, as there is no influence on current existence—once death comes, it is the end. The 
philosophy prioritizes material possessions over the mind, advocating for reducing suffering and 
increasing just happiness.  

 
Keywords:  Carvaka Philosophy, Materialism, Thai Society 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏเทพสตรี | 171 

บทนำ 
สังคมไทยมีลักษณะเป็นทั้งสังคมเมืองและสังคมชนบท ทั้งสองสังคมจะมีความเลื่อมล้ำทางกายภาพ สังคม

เมืองจะมีความพร้อม ความเจริญทางด้านวัตถุมากกว่าสังคมชนบท การเข้าถึงการคมนาคม การสื่อสาร การประกอบ
อาชีพทำมาหากิน รวมทั้งการหารายได้ก็ดีกว่าสังคมชนบท สภาพเช่นนี้จะมีความชัดเจนมากในปัจจุบัน แต่ในปัจจุบัน
คนท่ีทำงานอยู่ในเมืองก็เริ่มมีการอพยพย้ายถิ่นเข้าไปทำมาหากินตามค่านิยมของสังคมชนบท ส่งผลทำให้สังคมไทย   
มีลักษณะดังนี้ คือ นับถือเรื่องกรรมเก่า บุญวาสนา เช่ือถือโชคลาง ยกย่องและนับถือผู้มีคุณงามความดี เกรงใจคนอื่น   
ไม่โต้แย้ง เห็นแก่หน้า ชอบสันโดษ นิยมเครื่องประดับประเภทเพชรนิลจนิดา ทอง ชอบเสี่ยงโชค นิยมทำบุญตักบาตรและ
พิธีการต่าง ๆ เกินกำลัง นิยมช่วยเหลือ พึ่งพาอาศัยซึ่งกันและกันก่อน หวังผลเฉพาะหน้า เช่น สนใจเฉพาะผลผลิตปีนี้ 
โดยไม่นึกถึงอนาคตข้างหน้า (ประเวศ อินทองปาน, 2553, หน้า 37) ในขณะที่ค่านิยมของสังคมเมือง มีลักษณะดังนี้คือ 
ไม่เช่ือเรื่องที่พิสูจน์ไม่ได้ มีเหตุผลในการตัดสินใจ มีการแข่งขันกันสูง ใช้จ่ายฟุ่มเฟือยติดความหรูหรา เห็นแก่ตัว       
ไม่ช่วยเหลือกัน นิยมใช้สินค้าตะวันตก เช่น การแต่งกาย มีการกำหนดเวลาที่ชัดเจนและแน่นอน สังคมไทยประเทศ
เดียวกันแต่มีความหลากหลายแตกต่างกัน จะเห็นได้ว่าลักษณะของสังคมเมืองและสังคมชนบทดังกล่าว สะท้อนให้เห็น
แนวความคิดที่แตกต่างกัน แต่พิธีการยังคงรักษาไว้ไม่เปลี่ยนแปลง  

ปรัชญาจารวาก เกิดมาจากสาเหตุคือ ความไม่พอใจพิธีกรรมทางศาสนา เพราะในยุคนั้นพวกพราหมณ์เน้น
พิธีกรรมทางศาสนามาก โดยปราศจากเหตุผล (สนั่น ไชยานุกุล, 2519, หน้า 95) จึงทำให้คนเบื่อหน่ายต่อพิธีกรรมนั้น 
พิธีกรรมของสังคมไทยรับอิทธิพลมาจากพราหมณ์ทุกขั้นตอน ตั้งแต่เกิดจนตายล้วนมีพิธีกรรมตลอด ในขณะที่
พิธีกรรมในมิติปรัชญาจารวากจะไปล้ำกว่าสังคมไทย เพราะทุกขั้นตอนของพิธีกรรมของสังคมล้วนมีคติเป็นเครื่องชูโรง
ไม่ใช่ปราศจากเหตุผล เมื่อมองพิธีกรรมของแต่ละภาคของสังคมไทยไม่ว่าจะเป็นภาคเหนือ อีสาน กลาง และใต้ จะมี
ความคล้ายกันในความหมาย แต่กระบวนการจัดทำต่างกัน และยังมีพิธีกรรมของสำนักพระราชวังเรียกว่า พิธีหลวง   
มีลักษณะการแบ่งตามลักษณะของชนช้ันสูง ในปรัชญาจารวากมีสาเหตุมาจากแนวคิดปรัชญาวัตถุนิยมของพวกดราวิเดียน 
ที่พวกเขาคิดปรัชญาวัตถุนิยมขึ้นมา เพื่อการคัดค้านปรัชญาจิตนิยมของอารยันซึ่งเป็นผู้ปกครอง ในขณะที่สังคมไทย
พยายามเน้นให้คนเข้าถึงแก่นสาระของพิธีกรรมของตนเอง โดยเน้นไปที่จิตใจเหมือนจารวาก แต่ในขณะเดียวกันก็ลืม
นึกถึงชีวิตที่เป็นจริงของสามัญชน จึงก่อให้เกิดแรงต้านทาน เช่น มีบางสำนักที่ให้เน้นพิธีกรรมด้วยการเสียสละให้ทาน 
เพื่อจะได้มีจิตใจงดงาม จนลืมไปว่าบางคนให้จนไม่มีอะไรจะให้ก็มีจนทำให้เกิดการต่อต้านจนถึงทุกวันนี้ สังคมไทย  
ยังเป็นสังคมที่ชอบความรื่นเริงบันเทิง สนุกสนาน มีแหล่งอบายมุข เช่น คลับ คาเฟ่ เธค สำหรับวัยรุ่นหนุ่มสาวท่องเที่ยว
ในยามราตรี ทำให้ระยะหลังมีการจัดระเบียบสังคมใหม่ ห้ามไม่ให้เยาวชนอายุ 15 ปีเข้าสถานบันเทิง เกิดปัญหา    
เสพยาเสพติดมากขึ้น รวมไปถึงนักร้องดาราที่เป็นเหยื่อของยาเสพติด เช่น ในข่าวที่ปรากฏตำรวจภูธรภาค 5 แถลงการ
กวาดล้างยาเสพติด “ในระยะเวลาเพียงครึ่งเดือนยึดของกลางได้จำนวนมาก ทั้งยาบ้า-ไอซ์-เฮโรอีน-ฝิ่น รับสถานการณ์ 
'เฮโรอีน' หวนบุกชุมชนเมือง” (ไทยรัฐ ออนไลน์, 2559, ย่อหน้า 3) จะเห็นได้ว่าปัญหายาเสพติดปัจจุบันมีพื้นฐาน    
ที่เกิดจากปัญหาครอบครัว แต่ก็มีหลายคนเคยตั้งคำถามว่า ทำไมปริมาณของยาเสพติดถึงเพิ่มขึ้นเป็นจำนวนมาก 
ทำไมคนถึงต้องใช้ยาเสพติด ถ้ามองอีกมุมหนึ่งก็อาจจะบอกได้ว่าเป็นเครื่องช่วยให้พ้นทุกข์ของผู้เสพ เพราะคนเหล่านี้
ต้องการดับทุกข์ ในระยะแรกก็อาจจะเป็นการดับทุกข์เพียงช่ัวคราว ต่อไปก็เปลี่ยนเป็นติดจนเป็นนิสัย ในทางปรัชญา



172 | ปีท่ี 15 ฉบับท่ี 3 กันยายน - ธันวาคม 2567 

จารวากมีความประสงค์ให้เพียงแต่จงดื่ม จงเที่ยว ทำตัวเองใหเ้ป็นสขุ ไม่ได้ทำจนกลายเป็นทุกข์แล้วทำให้คนอื่นเดือดร้อน 
สังคมไทยโดยภาพรวมจึงค่อนข้างสอดคล้องกับปรัชญาจารวาก ดังเช่น ที่เกิดขึ้นในสังคมอินเดียยุคนั้น ซึ่งถือเป็น
ปรากฏการณแ์ปลกประหลาดมากสำหรับสังคมสมัยนั้น 
 สรุปความว่า ปรัชญาจารวากหรือโลกายัต เป็นแนวคิดที่สะท้อนถึงการเน้นไปที่การบำเรอปรนเปรอให้ตนเอง 
ไม่ต้องเป็นทุกข์สร้างความสุขให้กับชีวิตไม่ต้องย้อนอดีตไม่ต้องคิดถึงอนาคต แต่จงทำชีวิตวันนี้ให้มีความสุขทำทุกข์ 
ให้เบาบางดังปรากฏอภิปรัชญาที่รับรองไว้ว่า “วัตถุเท่านั้นเป็นสิ่งที่เที่ยงแท้แน่นอน ส่วนสิ่งอื่นนอกจากนี้แล้วเป็น
เรื่องลม ๆ แล้ง ๆ ทั้งสิ้น” (สนั่น ไชยานุกุล, 2519, หน้า 100) และยังยืนยันถึงจิตและความรู้เป็นผลผลิตมาจากวัตถุ
ทั้งนั้น เน้นการกระทำที่ว่า จงกิน จงดื่ม และจงหาความสุขในชาตินี้ ชาติหน้าไม่มี สะท้อนมุมจากปรัชญานี้ต่อสังคมไทย 
ทีม่ีแหล่งท่องเที่ยวสถาบันเทิงเพิ่มขึ้น และคนในสังคมไทยจึงเน้นวิถีการสนุกสนานรื่นบันเทิงมากกว่าการค้นหาความจริง
แห่งชีวิตนั่นเอง 
  
ภูมิหลังปรัชญาจารวาก 

ปรัชญาจารวากเป็นแนวความคิดของฤาษีพฤหัสบดี หรือท้าวสหัมบดีพรหมเป็นปราชญ์ชาวอินเดียคนแรก  
ที่กล่าวว่า สสารเท่านั้นคือ สภาวะแท้จริงสูงสุด สสารเป็นอันติมสัจจะ ความเช่ือเช่นนี้ทำให้ชาวชมพูทวีปในยุคนั้นมอง
ปรัชญาจารวากไปในแง่ขบขันน่าหัวเราะ เพราะขัดกับหลักความเช่ือเดิมในปรัชญาพระเวทอย่างตรงกันข้าม (สุวัฒน์ 
จันทรจำนง, 2540, หน้า 113) โดยปรัชญาอินเดียแบ่งออกเป็น 2 กลุ่มใหญ่ คือ 1. กลุ่มปรัชญาฮินดู มี 6 สำนัก ได้แก่ 
นยายะ ไวเศษิกะ สางขยะ โยคะ มีมางสา และเวทานตะ ถือความศักดิ์สิทธิ์ของคัมภีร์พระเวท เรียกว่า ปรัชญา     
ฝ่ายพระเวทหรือปรัชญาอาสติกะ และ 2. กลุ่มที่ไม่ใช่ปรัชญาฮินดู มี 3 สำนัก คือ จารวาก เชน และพุทธ เป็นกลุ่มที่
ไม่เช่ือถือความศักดิ์สิทธ์ิของคัมภีร์พระเวท เรียกว่าเป็น ปรัชญา ที่ไม่ใช่ฝ่ายพระเวทหรือเรียกว่า ปรัชญา นาสติกะ 
(สุวัฒน์ จันทรจำนง, 2540, หน้า 86) ปรัชญาจารวากถือเป็นกลุ่มปรัชญาที่เก่าแก่มากปรัชญาหนึ่งในบรรดาปรัชญา
อินเดีย และอยู่ในกลุ่มปรัชญาที่ไม่เช่ือความศักดิ์สิทธ์ิของคัมภีร์พระเวท (นาสติกะ) (อดิศักดิ์ ทองบุญ, 2546, หน้า 
16) เป็นปรัชญาฝ่ายที่ไม่เชื่อถือในพระเจ้าหรือฝ่ายอเทวนิยม (Atheistic) แม้ว่าปรัชญาจารวากจะไม่ปรากฏนาม      
ผู้ก่อตั้ง แต่ปรัชญาจารวากก็ถูกยกขึ้นมากล่าวอ้างอยู่เสมอ เพราะเป็นลัทธิ แนวความคิดที่มีอิทธิพลต่อชีวติคน ในอดีต 
ปัจจุบัน และในอนาคต (พระมหาต่วน สิริธมฺโม, 2532, หน้า 219) ปรัชญาของสำนักนี้คือ ความเป็นปรัชญาวัตถุนิยมจัด
หรือวัตถุนิยมแบบสุดโตง่ ดังที่พระพุทธเจ้าได้ทรงยกลัทธินี้ข้ึนอ้าง เพื่อแสดงให้เห็นข้อบกพรอ่งของลัทธินี้ เช่น ในธรรมจักร
ได้ทรงตรัสถึงกลุ่มแนวคิดกามสุขัลลิกานุโยค เป็นต้น (สนั่น ไชยานุกุล, 2519, หน้า 95) เพราะเหตุที่ปรัชญาวัตถุนิยม
หรือที่เรียกกันอีกนัยหนึ่งว่า กามสุขัลลิกานุโยคนี้ มีความนิยมหนักไปในทางวัตถุจนเกินควร ดังนั้น ปรัชญาจารวาก   
จึงเป็นปรัชญานำไปสู่ความสุดโต่งสายหนึ่ง ซึ่งเกิดขึ้นมาเพราะสาเหตุนี้ คือ 1. ความไม่พอใจในพิธีกรรมทางศาสนา 
เพราะในยุคนั้นฝา่ยศาสนาพราหมณเ์น้นพิธีกรรมทางศาสนามากโดยปราศจากเหตผุลจงึทำใหค้นเบื่อหน่ายต่อพิธีกรรมนั้น 
2. นักปราชญ์บางท่านสันนิษฐานว่า ปรัชญาจารวากเป็นปรัชญาของพวกดราวิเดียน ซึ่งพวกเขาคิดปรัชญาวัตถุนิยมขึน้มา
เพื่อคัดค้านปรัชญาจิตนิยมของพวกอารยันซึ่งเป็นผู้ปกครอง 3. ในยุคต่อมาปรัชญาอุปนิษัทก็สอนเน้นหนักไปทางจิต 
คำสอนนี้ลืมนึกถึงชีวิตไม่ได้ให้ความสำคัญของการดำรงอยู่ของวัตถุเน้นเพียงจิตใจเท่านั้น 



วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏเทพสตรี | 173 

อภิปรัชญาของปรัชญาจารวาก มีพื้นฐานมาจากญาณวิทยาของเขา เมื่อเขาถือว่า สิ่งใดสิ่งหนึ่งที่ไม่สามารถ
รับรู้ได้ทางประสาทสัมผัส สิ่งนั้นที่ไม่มีจริง ความจริง คือ สิ่งที่สัมผัสไม่ได้ด้วยประสาทสัมผัสทั้ง 5 เท่านั้น ดังนั้น 
วิญญาณ บาป บุญ สวรรค์ นรก โลกหน้า พระเจ้า พระนิพพาน เป็นต้น สัมผัสไม่ได้ สิ่งเหล่านี้จึงไม่มี สิ่งที่สัมผัสได้ด้วย
ประสาทสัมผัสทั้ง 5 เท่านั้นมีอยู่จริง ด้วยเหตุผลนี้ การค้นหาความจริงแท้ (Ultimate Reality) ของปรัชญาจารวาก 
จึงตั้งอยู่บนฐานของญาณวิทยาโดยแท้จริง (รุ่งทิพย์ พุ่มดนตรี, 2538, หน้า 20) สามารถแยกกล่าวได้ดังนี้ 

1. สิ่งจริงแท้ คือ ธาตุ 4 ปรัชญาจารวากยอมรับเฉพาะธาตุ 4 คือ ดิน น้ำ ลม ไฟ เท่านั้นว่าเป็นสาเหตุให้เกิด
สรรพสิ่งขึ้นมาในโลกพร้อมทั้งโลกด้วย ไม่ยอมรับอากาศธาตุว่าเป็นสาเหตุด้วยอันหนึ่ง เพราะเขาถือว่า อากาศธาตุ 
เป็นสิ่งที่ไม่สามารถจะสัมผัสได้ประสาทสัมผัสทั้ง 5 ส่วน ที่เราคิดว่า มีอากาศธาตุ ก็เพราะเราอนุมานเอาเท่านั้น ดังนั้น
ปรัชญาจารวากจึงไม่ยอมรับความรู้ที่เกิดจากการอนุมาน และถือว่าเมื่อธาตุทั้ง 4 ประกอบกันเข้าในอัตราส่วนที่
พอเหมาะ จะกลายเป็นสิ่งต่าง ๆ เช่น พืช สัตว์ มนุษย์ เป็นต้น ธาตุทั้ง 4 ประการนี้เป็นอมตะ มีอยู่นิรันดร์ แต่สิ่งที่เกิด
จากการประกอบกันของธาตุทั้ง 4 นี้ ไม่อมตะ มีการเกิด มีการตาย ไม่อมตะเหมือนดังธาตุดั้งเดิมทั้ง 4 นั้น 

2. ปฏิเสธจิตหรือวิญญาณ เช่ือว่าจิตหรือวิญญาณเป็นสิ่งที่ไม่มีอยู่จริง ท่ีเรียกว่า จิตหรือวิญญาณเป็น 
เพราะมีความเข้าใจผิดคิดว่า ร่างกายของคนและสัตว์ท่ีเคลื่อนไหวได้ มีจิตวิญญาณอยู่ภายใน แท้จริงแล้ววิญญาณหรือ
จิตไม่มี การเคลื่อนไหวของร่างกายเกิดขึ้นเพราะการรวมตัวกันของธาตุทั้ง 4 ในอัตราส่วนที่พอเหมาะสมในสิ่งที่จะเป็น 
ก็เคลื่อนไหว มิใช่จิตหรือวิญญาณผลักดันให้เคลื่อนไหว การเคลื่อนไหว คือ ผลผลิตเหมือนรถยนต์ ที่ประกอบด้วยอะไหล่
ทุกอย่างครบพร้อมทั้งน้ำมัน เมื่อสตาร์ทเครื่องก็สามารถเคลื่อนที่ได้ การเคลื่อนที่ของรถยนต์ มิใช่รถยนต์มีจิต แต่เคลื่อนที่
เพราะมีองค์ประกอบทุกอย่างที่พอเหมาะตามภาวะ และที่รถยนต์มีการสตาร์ทเครื่อง ก็เพราะอะไหล่มีความละเอียด     
น้อยมากไม่เหมือนอะไหล่ของคนท่ีมีความละเอียดมากกว่า ถ้าเมื่อใดอะไหล่รถยนต์มีความละเอียดซับซ้อนมากเท่า
อะไหล่ของคน รถยนต์ก็อาจจะทำทุกอย่างเองได้เหมือนคน ทุกอย่างที่ปรากฏเพราะประกอบด้วยธาตุ 4 รวมกันใน
อัตราที่เหมาะสมกับสิ่งนั้น ๆ ยกตัวอย่าง สีแดงเกิดจากการเคี้ยวหมาก พลู ปูนขาว และสีเสียด ความจริงสีแดงไม่ได้มี
อยู่ในสิ่งเหล่านี้ แต่มีสีแดงเกิดขึ้น เพราะการเคี้ยวรวมกันของวัตถุท้ัง 4 อย่างนี้ วิญญาณก็มีลักษณะอย่างเดียวกัน 

3. ปฏิเสธพระเจ้า ศาสนาฮินดูยืนยันความมีอยู่ของพระเจ้า ถือว่าพระเจ้าคือ ความจริงสูงสุดและเป็นบ่อเกิด
ของสรรพสิ่งในจักรวาล ปรัชญาจารวากปฏิเสธว่า พระเจ้าไม่มีอยู่จริง เพราะพระเจ้าไม่สามารถสัมผัสด้วยประสาท
สัมผัสทั้ง 5 ถ้าพระเจ้ามีก็ต้องสัมผัสได้ แต่ที่อ้างว่ามีพระเจ้าแต่ไม่สามารถสัมผัสได้ จะยืนยันอย่างไรว่ามีพระเจ้า และ
ศาสนาฮินดูสอนว่า สรรพสิ่งเกิดจากเหตุ ไม่มีอะไรเกิดขึ้นมาลอย ๆ เพราะฉะนั้นผลทุกอย่างต้องมาจากเหตุ ปรัชญา
จารวากกล่าวว่า ถ้าผลทุกอย่างมาจากเหตุ พระเจ้าก็เป็นผลอย่างหนึ่ง ดังนั้นพระเจ้าก็ต้องมีเหตุของพระองค์
เหมือนกัน แต่ศาสนาฮินดูสอนว่าพระเจ้าไม่มีเหตุพระองค์มีเอง เป็นเอง ซึ่งศาสนาฮินดูมีคำสอนที่ขัดแย้งกับความข้างต้น
ที่บอกว่า สรรพสิ่งเกิดมากจากเหตุ ในเมื่อพระเจ้ามีเอง เป็นเอง ได้อย่างที่ฮินดูสอนทำไมโลกนี้จะมีเอง เป็นเอง มิได้บ้าง 
เพราะจริง ๆ แล้ว โลกนี้ก็คือ จุดรวมของธาตุทั้ง 4 น้ันเอง สรุปย่อได้ดังนี้ 

 
 
 



174 | ปีท่ี 15 ฉบับท่ี 3 กันยายน - ธันวาคม 2567 

 
                           
                                                                                                                                                                                                                                                                                                    
                                                                                                                                                
 
 
ภาพ 1 จุดรวมของธาตุทั้ง 4 
ที่มา: ประยงค์ แสนบุราณ, 2547, หน้า 26 

 

สรุป พระพุทธเจ้าได้ทรงยกลัทธินี้ขึ้นมาแสดงให้เห็นว่า ปรัชญาจารวากในแนวคิดวัตถุนิยมเน้นการแสวงหา
ความสุขในปัจจุบันผ่านทางการกิน ดื่ม และเสพกาม (สนั่น ไชยานุกุล, 2519, หน้า 95) โดยไม่คำนึงถึงหลัก
ศีลธรรมและพิธีกรรม เพราะพิธีกรรมถือว่าน่าเบื่อหน่าย แนวคิดนี้เชื่อว่า ความสุขมาจากการพึ่งพาวัตถุมากกว่า
ความสุขทางจิตใจ ดังนั้น วิธีการแก้ไขทุกข์ คือ การแสวงหาความสุขและทำลายความทุกข์นั้น โดยการเพิ่มความสุข    
ในชีวิต เช่น การสร้างกระบวนการทางสังคมที่เน้นเศรษฐกิจทุนนิยม การเมืองที่ให้ผลประโยชน์ กระบวนการการศึกษา   
ที่เน้นการเรียนรู้และพัฒนาตนเอง และวัฒนธรรมที่เน้นความรื่นเริงและความสุขของมนุษย์ เป็นต้น 
 
เศรษฐกิจไทยในมุมมองของปรัชญาจารวาก 

เศรษฐกิจของไทยผ่านปรัชญาจารวากสามารถบอกได้ว่า ปรัชญาจารวากเป็นวัตถุนิยม โดยทางเศรษฐกิจ   
ก็จะกล่าวถึงรายได้ของประเทศ รายได้ส่วนใหญ่จะได้จากการค้าขายทั้งในและต่างประเทศ ปัจจุบันเศรษฐกิจไทยน่าวิตก
เป็นอย่างยิ่ง เพราะปัญหาความขัดแข้งทางเมืองของไทย ส่งผลให้กลุ่มผู้ผลิตรายใหญ่ของต่างประเทศย้ายฐานการผลิต
ไปต่างประเทศ (ธงพล พรหมสาขา ณ สกลนคร, 2559, หน้า 97) และในช่วงที่ประเทศไทยประสบปัญหาเงินบาท  
แข็งค่า กระทรวงพาณิชย์ได้สนับสนุนผู้ประกอบการไทยออกไปลงทุนในต่างประเทศ (Internationalization) หลังพบว่า 
การส่งออกของไทยสู้ประเทศคูแ่ข่งไม่ได้ ซึ่งสอดคล้องกับข้อเสนอของธนาคารแห่งประเทศไทย ที่แนะนำให้ผู้ประกอบการ
ย้ายฐานการผลิตออกสู่ต่างประเทศ เพื่อเพิ่มขีดความสามารถการแข่งขัน และเป็นแนวทางแก้ปัญหาผลกระทบจากเงิน
บาทแข็งค่าในระยะยาว จากการสำรวจของสภาอุตสาหกรรมแห่งประเทศไทย พบว่า ผู้ประกอบการไทยกำลังเตรียม
ย้ายฐานการผลิตบางส่วนออกไปยังประเทศที่มีต้นทุนต่ำ หรือถูกกระทบจากแนวโน้มการอ่อนค่าของเงินดอลลาร์  
น้อยกว่าประเทศไทย เช่น เวียดนาม ลาว กัมพูชา โดยในปัจจุบัน มีบริษัทคนไทยไปดำเนินธุรกิจในต่างประเทศ 
จำนวน 680 บริษัท มีตัวแทนและร่วมทุนในลักษณะของการเปิดสาขา จำนวน 1,332 สาขา (เกรียงศักดิ์ เจริญวงศ์ศักดิ์, 
2550) กระทรวงพาณิชย์จึงตั้งเป้าหมายที่จะมีตัวแทนและการร่วมทุนในต่างประเทศทั่วโลก จำนวน 3,000 สาขา 
ภายใน 5 ปี ปัจจัยที่อาจทำให้การย้ายฐานการลงทุนและฐานการผลิตของไทยขาดประสิทธิผล ปัจจัยแรกคือ ข้อจำกัด
ในการเปลี่ยนผ่านสู่ธุรกิจและอุตสาหกรรมที่เน้นการสร้างมูลค่าเพิ่มสูง หากรัฐบาลส่งเสริมให้ผู้ประกอบการย้ายฐาน
การผลิตสู่ต่างประเทศ โดยไม่มีการปรับโครงสร้างอุตสาหกรรมภายในประเทศ หรือขยับมาสู่อุตสาหกรรมที่ก่อให้เกิด
มูลค่าเพิ่มสูง จะทำให้การพัฒนาขาดความสมดุล และส่งผลกระทบต่อต้นทุนของอุตสาหกรรมอื่น ๆ ที่เกี่ยวข้อง ปัจจัย 

อภิปรัชญา 

สิ่งจริงแท้ ปฏิเสธจิต     ปฏิเสธพระเจ้า                

 

 

 



วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏเทพสตรี | 175 

ที่สองคือ แรงงานในประเทศยังไม่ได้รับการพัฒนาทักษะ เพื่อรองรับภาคการผลิตที่ต้องใช้ทักษะสูงขึ้น เมื่อเร่งรีบ
ผลักดันผู้ประกอบการย้ายฐานการผลิตสู่ประเทศที่มีต้นทุนแรงงานต่ำกว่า แรงงานไร้ทักษะต้องสูญเสียการจ้างงาน
เป็นจำนวนมาก หากการย้ายฐานการผลิต การพัฒนาสู่อุตสาหกรรมที่มีมูลค่าเพิ่มสูง และการพัฒนาทักษะฝีมือ
แรงงาน ไม่สามารถเดินหน้าสอดประสานไปพร้อมกันได้ อาจสร้างปัญหาต่อภาคการผลิตและแรงงานทั้งระบบ ส่งผล
กระทบต่อเสถียรภาพทางเศรษฐกิจได้ จากปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้นกับประเทศไทย ถึงเวลาแล้วท่ีประเทศไทยต้องมา
พิจารณาถึงการย้ายฐานการผลิตและการลงทุนสู่ต่างประเทศจะต้องดำเนินการอย่างไร (เกรียงศักดิ์ เจริญวงศ์ศักดิ์, 
2550, ย่อหน้า 5) การผลักดันการย้ายฐานการลงทุนการผลิตควรอยู่ในกรอบระยะกลางหรือระยะยาว ไม่ควรเร่ง
ดำเนินการโดยปราศจากยุทธศาสตร์รองรับ แต่ควรมีการวิเคราะห์และวางแผนพัฒนาภาคการผลิตในภาพรวม อย่างเป็น
ระบบเสียก่อน เนื่องจากภาคการผลิตต่าง ๆ มีความเช่ือมโยงกันในฐานะที่เป็นปัจจัยการผลิตของกันและกัน ในลักษณะ
เป็นอุตสาหกรรมต้นน้ำ ปลายน้ำ หรือมีปัจจัยการผลิตขั้นต้นร่วมกัน เมื่อเกิดการเปลี่ยนแปลงในอุตสาหกรรมหนึ่ง ๆ  
ย่อมส่งผลกระทบต่ออุตสาหกรรมอื่น ๆ ต่อเนื่องเป็นลูกโซ่ ดังนั้นการดำเนินนโยบายการพัฒนาในภาคการผลิตหนึ่ง ๆ 
จำเป็นต้องคำนึงถึงผลกระทบที่เกิดขึ้นต่อภาคการผลิตอื่น ๆ ด้วย ภาครัฐจึงควรวางแผนพัฒนาภาคการผลิตเพื่อค้นหา
ยุทธศาสตร์แต่ละสาขา โดยนำผลการศึกษาไปจัดลำดับความสำคัญของภาคการผลิต นำไปสู่การจัดทำยุทธศาสตร์ 
ปรับโครงสร้างภาคอุตสาหกรรมที่สอดคล้องกับเงื่อนไขการจ้างงานและการแข่งขันของประเทศและข้อควรคำนึง       
ก่อนการย้ายฐานการลงทุนและการผลิตสู่ต่างประเทศ  

สรุป ภาครัฐควรคำนึงถึงความแตกต่างของขนาดทางธุรกิจและเข้าใจความต้องการของผู้ประกอบการไทย 
เพื่อปรับโครงสร้างภาคการผลิตภายในประเทศให้เหมาะสมกับความต้องการและความสามารถของผู้ประกอบการไทย 
การย้ายฐานการผลิตไม่ใช่เรื่องง่าย ต้องระมัดระวัง เนื่องจากโครงสร้างการผลิตในปัจจุบันอาจทำให้ขีดความสามารถ
ทางการแข่งขันของไทยอ่อนแอ การดำเนินการที่จะปรับโครงสร้างภาคการผลิตภายในประเทศก่อนอาจเป็นทางเลือก
ที่ดี เพราะจะช่วยให้ภาคการผลิตไทยพัฒนาอย่างยั่งยืนและมีประสิทธิภาพ ทั้งนี้ ควรให้ทั้งภาครัฐและภาคเอกชน
ร่วมกันคำนึงถึงนโยบายที่สามารถดำเนินการได้อย่างมีประสิทธิภาพและเกิดผลอย่างแท้จริง 

 
วิเคราะห์เศรษฐกิจไทยในมุมมองของปรัชญาจารวาก 

จากปัญหาทางการเมืองที่เกิดขึ้นในระยะ 9 ปี ทำให้เกิดสภาวะเศรษฐกิจของประเทศส่งผลให้ราคาสินค้า
ต่าง ๆ มีราคาสูงขึ้น ถูกเอารัดเอาเปรียบจากพ่อค้าคนกลางทีก่ดราคาพืชผลต่างๆ  (เกษมสันต์ จันทรทิม, 2560, หน้า 
61 - 65) เศรษฐกิจไทยในมุมมองของปรัชญาจารวากอาจจะมองไม่ค่อยชัดเจน แต่ถ้ามองลึกลงไปจะเห็นถึงปรัชญา
จารวากที่มีต่อเศรษฐกิจ เพราะถ้าเศรษฐกิจดีประชาชนก็มีรายได้เพิ่ม เมื่อมีรายได้เพิ่มก็มีความสุขในการจับจ่ายเลี้ยงชีพ 
อยากได้อะไรก็ซื้อปนเปรอความอยากของตนเอง เช่น ซื้อรถยนต์ ซื้อบ้าน ซื้อเครื่องประดับ และซื้อบริการต่าง ๆ  เพื่อทำให้
ตัวเองสะดวกสบายขึ้น รายได้ที่ได้มาจึงเป็นเครื่องซื้อความสะดวกสบาย กินอิ่มเที่ยวสนุก เนื่องจากสภาพเศรษฐกิจ
ตกต่ำรายได้ไม่พอกับรายจ่าย ส่งผลต่อความเป็นอยู่ยากลำบากมากขึ้น ในขณะที่รายได้ยังถือว่าเป็นสิ่งสำคัญที่พวกเขา
ต้องใช้เพื่อเป็นเครื่องอำนวยความสะดวกในการดำรงชีวิต ไม่มีก็ต้องดิ้นรนให้มากขึ้นขยันให้มากขึ้นเพียงเพื่อต้องการ
ความสะดวกสบายเท่านั้น รายได้หรือทุนจึงเป็นดุจพระเจ้าในการช้ีเป็นช้ีตายของคนในสังคมได้เป็นอย่างดี ดังสุภาษิตไทย 



176 | ปีท่ี 15 ฉบับท่ี 3 กันยายน - ธันวาคม 2567 

ที่ว่า “มีเงินเขาก็นับเป็นน้อง มีทองเขาก็นับเป็นพี่” แต่ถ้าไม่มีทั้งเงินและทองเขาก็ไม่นับญาติ ทำให้คนต้องดิ้นรน ทำ
มาหากินเพื่อหาเงินให้ได้มากขึ้น โดยไม่สนใจว่าการกระทำนั้นจะผิดหรือถูก จะหามาได้ด้วยวิธีการใด เพราะเขาไม่ได้
เช่ือเรื่องกฎแห่งกรรม เช่ือว่าไม่มีโลกหน้า ไม่มีสวรรค์ ไม่ต้องกลัวบาป เพราะบาปไม่มี การสอนเรื่องบาปเรื่องกรรม     
เป็นเรื่องหลอกลวงให้คนเสียสละ แต่พวกตนเองเป็นผู้รับผลประโยชน์และความสุขของตนเองเท่านั้น (ประยงค์ 
แสนบุราณ, 2547, หน้า 21 - 23) 

 
การเมืองไทยในมุมมองของปรัชญาจารวาก 

ระบบการเมืองไทยเป็นแบบผสมผสานระหว่างประชาธิปไตยกับเผด็จการบวกกับสมบูรณาญาสิทธิราชย์ 
เพราะเนื่องจากมีการปฏิวัติรัฐประหารสืบเนื่องมาจนถึงทุกวันนี้ สังคมการเมืองไทยจึงมีกลุ่มที่นิยมการเมืองแตกต่างกัน 
(เกษียณ เตชะพีระ, 2537, หน้า 14 - 15) คนท่ีชอบแบบประชาธิปไตยก็จะบอกว่า เป็นการเมืองที่ทันสมัยเหมาะสม
กับยุคปัจจุบัน คนที่นิยมรัฐประหารก็บอกว่า การเมืองไทยยังไม่พร้อมที่จะเป็นประชาธิปไตย จึงไม่สามารถบอกได้ว่า 
การเมืองไทยควรจะเป็นไปในทิศทางใดถึงจะเป็นที่น่าพอใจของคนทั้งหมด จนมีวาทะของผู้นำประเทศที่บอกว่า จะให้
ประเทศไทยใส่เสื้อเหมือนต่างประเทศ (ประชาธิปไตย) คงเป็นไปไม่ได้ ทรรศนะของคนบางกลุ่มเห็นว่า ประชาธิปไตย
เป็นระบบที่มีการทุจริตคอร์รัปชันมากที่สุด ผู้แทนทุกคนล้วนมีปัญหาทุจริตทับซ้อนกับผลประโยชน์ รัฐบาลที่มาจาก
การเลือกตั้งล้วนมีปัญหาเกี่ยวกับการทุจริตทั้งสิ้น ซึ่งเป็นข้อเท็จจริงที่เปิดเผยออกมาจากสื่อต่าง ๆ การเมืองกลายเป็นที่
ฟอกคนไม่ดี คนที่มีอำนาจบารมี เคยเป็นผู้มีอิทธิพล เวลาได้รับการเลือกตั้งเข้าไปทำหน้าที่แทนประชาชนก็ใช้        
ทุกวิถีทางในการนำตัวเข้าไป เพื่อแสดงให้เห็นว่าตัวเองเป็นตัวแทนประชาชนอย่างแท้จริง การเมืองไทยจึงเต็มไปด้วย 
ผู้มีอิทธิพลในท้องถิ่นมากขึ้น การพัฒนาการเมืองเป็นไปอย่างไม่สะอาด ไม่โปร่งใสอย่างที่คาดหวัง เพราะความคาดหวัง 
ต่อคำว่าผู้แทนมักจะเป็นไปเพื่อเป็นสะพานแสวงหาผลประโยชน์จากงบประมาณที่กระจายไปยังท้องถิ่น กฎหมาย    
ที่เป็นหลักสถิตยุติธรรมของบ้านเมืองก็ไม่ยุติธรรมอย่างที่คิดไว้ การลงโทษตามกฎหมายไม่มีความเสมอภาค คนที่มี
อิทธิพลรอดพ้นจากคุกตาราง ซึ่งจะมีไว้สำหรับคนยากจนเท่านั้น  

จากท่ีกล่าวมาข้างต้นสะท้อนให้เห็นสภาพหรือต้นตอความขัดแย้งของคนในสังคมไทยที่ผ่านมาตั้งแต่อดีต
จนถึงปัจจุบัน พฤติกรรมพื้นฐานของบุคคลเหล่านี้เป็นไปเพื่ออำนาจความสุขสบายด้วยการเหยียบซากศพของคนที่ไม่มี
อำนาจต่อรองมาเปน็บันไดในการก้าวไปสู่อำนาจที่สูงขึ้น ปรัชญาจารวากมแีนวคิดที่ทำให้คนไม่เช่ือในนรก สวรรค์ ปฏเิสธ
อาตมัน ไม่สนใจเรื่องวรรณะ 4 ในพระเวท (ประเวศ อินทองปาน, 2553, หน้า 37) ไม่สนใจต่อการบวงสรวง ปฏิเสธ    
พระผู้เป็นเจ้า ปฏิเสธพิธีกรรมต่าง ๆ ในศาสนาพราหมณ์โดยสิ้นเชิง และได้ประณามว่า การทำพิธีกรรมหรือการบูชายัญ
ของพวกพราหมณ์นั้นคือ อาชีพของพวกพราหมณ์ มิใช่เป็นบุญกุศลอะไร เป็นวิธีการของพวกคนฉลาดที่สอนให้คนอื่น
เสียสละ แต่พวกตนเป็นผู้รับผลประโยชน์และคำนึงถึงความสุขของพวกตนเองเท่านั้น ดังนั้น ประเด็นของศาสนา
พราหมณ์หนึ่งในวรรณะ 4 สะท้อนให้เห็นนักการเมืองไทย ที่ปากก็อ้างว่าทำเพื่อประชาชน จะไม่ทิ้งประชาชน ไปเป็น  
ปากเป็นเสียงแทนประชาชน รับอาสาช่วยเหลือประชาชนในเวลาเดือนร้อน ซึ่งมักจะเป็นคำพูดที่ชอบใช้ในกระบวนการ
หาเสียงมาโดยตลอด แต่เมื่อได้รับการเลือกตั้งเข้าไปเป็นตัวแทนของประชาชนแล้ว ทุกอย่างที่หาเสียงไว้ก็จะหายไป  
บางคนก็ไม่ได้กลับมาดูแลประชาชน อาชีพนักการเมืองตามปรัชญาจารวากผู้เขียนมีการเห็นคล้ายกับอาชีพของพราหมณ์



วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏเทพสตรี | 177 

ที่อ้างเอาพิธีกรรมมาเป็นเครื่องบังหน้า โดยขันอาสาเข้ามารับใช้ประชาชน โดยแนะนำประชาชนให้เสียสละทำเพื่อชาติ 
ในขณะที่ตนเองมีผลประโยชน์ทับซ้อนจำนวนมาก สอดคล้องกับงานศึกษาที่เกี่ยวข้องกับการตรวจสอบคอร์รัปชัน 
ของนักวิชาการหลายท่าน ได้แก่ รองศาสตราจารย์ ดร.สังศิต พิริยะรังสรรค์ อดีตสมาชิกสภาปฏิรูปแห่งชาติ (สปช.) 
คณบดีวิทยาลัยนวัตกรรม มหาวิทยาลัยรังสิต, ศาสตราจารย์วิชา มหาคุณ อดีตกรรมการ ป.ป.ช. และคณบดี        
คณะนิติศาสตร์ มหาวิทยาลัยรังสิต, นางดาวัลย์ จันทรหัสดี อดีตแกนนำประชาชนตำบลคลองด่าน, นายประสงค์      
เลิศรัตนวิสุทธิ์ ผู้อำนวยการบริหารสถาบันอิศรา มูลนิธิพัฒนาสื่อมวลชนแห่งประเทศไทย และ ดร.ภาส ภาสสัทธา 
สมาชิกสภากรุงเทพมหานคร และผู้เช่ียวชาญด้านการพัฒนาระบบบริหารจัดการสำนักงาน ป.ป.ช. จึงปฏิเสธไม่ได้ว่า 
ปัญหาทุจริตคอร์รัปชันกัดกินสังคมไทยอย่างฝังรากลึกมายาวนาน ไม่ว่าจะผ่านมากี่รัฐบาล การเลือกตั้งกี่ครั้งหรือ   
การทำรัฐประหารกี่หน ปัญหาดังกล่าวก็ยังรุมเร้าอยู่เสมอ (สำนักข่าวอิสรา, 2559, ย่อหน้า 4) ทั้งการเมืองระดับ
ท้องถิ่น ระดับชาติก็ไม่แตกต่างกัน จะเห็นว่ากลุ่มนักการเมืองจะมาในคาบของนักบุญแต่นิสัยเป็นโจร   

สรุปความว่า ปรัชญาจารวากหรือโลกายัต ที่มีแนวคิดเรื่องการทำตนเองให้มีความสุขให้ทุกข์ลดน้อยลง  
การทำตัวเองไม่ให้ลำบาก ไม่ต้องคำนึงถึงหลักศีลธรรม แต่เสพดื่มกินในปัจจุบันเท่านั้น เมื่อมองสะท้อนต่อการเมืองไทย 
ทั้งตัวนักการเมืองที่มีภูมิหลังและปัจจุบันแสวงหาความสุขร่ำรวยเสพดื่มกินจนกลายเป็นนิสัย สร้างแนวทางการเมือง
ให้เป็นประโยชน์ต่อตนเองและพรรคพวกมากกว่าประโยชน์ส่วนร่วม เกิดมีกลุ่มผลประโยชน์ที่แสวงหาความร่ำรวยมั่ง
คั่งด้วยการไม่สนใจหลักศีลธรรม ผลกระทบที่เกิดขึ้นทำให้เกิดทุจริตคอร์รัปชัน ดังนั้น ปรัชญาจารวากสะท้อนการ
เมืองไทยที่เน้นความมั่งคั่งทางวัตถุแสวงหาความมั่งคั่งในปัจจุบันเฉพาะตน กลุ่มตนพวกตนมากกว่าผลประโยชน์ของ
ประเทศชาตินั้นเอง  
 
การศึกษาไทยในปรัชญาจารวาก 

ปรัชญาจารวากนั้น มีการปฏิเสธความรู้ที่ได้มาโดยวิธีการอื่น ๆ ท้ังหมดว่า เป็นความที่ไม่ถูกต้อง เช่น 
ความรู้ที่เกิดจากอนุมาน เป็นต้น และยังเห็นว่าเป็นความรู้ที่เช่ือถือไม่ได้ เพราะไม่ใช่ความรู้โดยตรงและไม่ได้สัมผัส 
กับความรู้นั้นด้วยตัวเราเอง เพียงแต่คาดการณ์จากสิ่งอื่น ๆ เท่านั้น บางทีสื่อน้ัน ๆ อาจโกหกเราก็ได้ ยกตัวอย่าง   
เราเคยเช่ือว่าที่ใดมีควันที่นั้นย่อมมีไฟ ประสบการณ์บอกเราอย่างนี้ เราก็มีความเช่ือตามประสบการณ์ อยู่มาวันหนึ่ง 
ตอนกลางวันแดดจัดมาก แต่พอบ่าย 3-4 โมงเย็น ฝนตกลงมาอย่างหนัก หลังจากฝนตกแล้วเรามองดูภูเขาลูกหนึ่ง     
อยู่ห่างประมาณ 10 กิโลเมตร เราจะเห็นควันเต็มภูเขาลูกนั้น ที่แท้ควันเกิดขึ้นเพราะความร้อนกระทบความเย็นต่างหาก 
ไม่ใช่ควันที่เกิดจากเปลวไฟ นี้เองคือ เหตุผลที่ปรัชญาจารวากบอกแก่เราว่า ความรู้ที่ผ่านจากสื่ออื่น ๆ นั้นยอมรับไม่ได้ 
ต้องผ่านจากประสาทสัมผัสทั้ง 5 เท่านั้น (อดิศักดิ์ ทองบุญ, 2532, หน้า 18 - 19) จึงยอมรับว่าเป็นความรู้แท้ และ
ความรู้ที่เกิดจากศัพท์ประมาณ (ประมาณทางศัพท์) อุปมานประมาณ (การเปรียบเทียบสิ่งที่คล้ายคลึงกัน) อรรถาปัตติ
ประมาณ (ความรู้สิ่งที่ไม่ประจักษ์ โดยอาศัยข้อเท็จจริง 2 อย่างที่ขัดแย้งกัน) และอนุลัพธิประมาณ (ความรู้สิ่งที่ไม่
ประจักษ์) ปรัชญาจารวากก็ไม่ยอมรับโดยมีนัยอย่างเดียวกัน (ประยงค์ แสงบุราณ, 2547, หน้า 24) 

ระบบการศึกษาของไทยยังจัดเป็นการศึกษาในระบบ การศึกษานอกระบบ และการศึกษาตามอัธยาศัย    
ในการจัดระบบการศึกษาตามแนวพระราชบัญญัติฉบับนี ้จะไม่พิจารณาแบ่งแยกการศึกษาในระบบออกจากการศึกษา



178 | ปีท่ี 15 ฉบับท่ี 3 กันยายน - ธันวาคม 2567 

นอกระบบ แต่จะถือว่าการศึกษาในระบบ การศึกษานอกระบบ และการศึกษาตามอัธยาศัยเป็นเพียงวิธีการเรียนการสอน 
หรือรูปแบบของการเรียนการสอนที่ภาษาอังกฤษใช้คำว่า "Modes of Learning" เท่านั้น ฉะนั้นแนวทางการจัดการศึกษาใหม่ 
คือ สถานศึกษาสามารถจัดได้ทั้ง 3 รูปแบบ และให้มีระบบเทียบโอนการเรียนรู้ทั้ง 3 รูปแบบ โดยพระราชบัญญัติ
การศึกษาฯ มาตรา 15 กล่าวว่า การจัดการศึกษา มีสามรูปแบบ คือ การศึกษาในระบบ การศึกษานอกระบบ และการศึกษา
ตามอัธยาศัย คือ 

1. การศึกษาในระบบ เป็นการศึกษาที่กำหนดจุดมุ่ งหมาย วิธีการศึกษา หลักสูตร ระยะเวลาของ
การศึกษา การวัดและการประเมินผล ซึ่งเป็นเง่ือนไขของการสำเร็จการศึกษาที่แน่นอน 

2. การศึกษานอกระบบ เป็นการศึกษาที่มีความยืดหยุ่นในการกำหนดจุดมุ่งหมาย รูปแบบวิธีการจัด
การศึกษา ระยะเวลาของการศึกษา การวัดและประเมินผล ซึ่งเป็นเง่ือนไขสำคัญของการสำเร็จการศึกษา โดยเนื้อหา
และหลักสูตรจะต้องมีความเหมาะสมสอดคล้องกับสภาพปัญหาและความต้อง การของบุคคลแต่ละกลุ่ม 

3. การศึกษาตามอัธยาศัย เป็นการศึกษาที่ให้ผู้เรยีนไดเ้รยีนรู้ด้วยตนเองตามความสนใจ ศักยภาพ ความพร้อม
และโอกาส โดยศึกษาจากบุคคล ประสบการณ์ สังคม สภาพแวดล้อม หรือแหล่งความรู้อื่น ๆ  

จากที่กล่าวมา เพื่อให้เข้าใจระบบการศึกษาไทยที่มีการแบ่งอย่างชัดเจน ซึ่งดูเหมือนจะเป็นระบบที่มี
คุณภาพ มีฐานการศึกษา ดูจากแผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติสอดคล้องกับนโยบายของรัฐบาลทางการศึกษา      
เป็นส่วนประกอบ แต่ในความเป็นจริง พบว่า ด้วยปัจจัยหลายประการทำให้การศึกษาไทยยังมีปัญหาอยู่พอสมควร  
ซึ่งสามารถสรุปประเด็นปัญหาที่พบได้ดังนี ้(มติชนรายวัน ฉบับวันที ่8, 10, 12, 13 พฤศจิกายน พ.ศ. 2551) 

1. คุณภาพการศึกษาพ้ืนฐานตกต่ำ ความจำเป็นที่ต้องปฏิรูปการเรียนรู้ มีหลักฐานต่าง ๆ สะท้อนให้
สังคมไทยเห็นมาอย่างต่อเนื่องถึงคุณภาพการศึกษาของไทยที่ตกต่ำ ทั้งที่เป็นการสำรวจโดยองค์กรระหว่างประเทศ 
และการประเมินโดยองค์กรภายในประเทศ เช่น สมศ. หรือผลการทดสอบการศึกษาระดับชาติ (NT) ซึ่งต่างก็พบ   
ภาพซ้ำ ๆ กันว่า นักเรียนไทยส่วนใหญ่มีความรู้ต่ำกว่ามาตรฐาน ความรู้ที่ว่านี้หมายถึงวิชาที่สำคัญต่าง ๆ เช่น 
วิทยาศาสตร์ คณิตศาสตร์ การคิดเชิงวิเคราะห์ ภาษา ซึ่งรวมถึงภาษาไทย นักเรียนที่จัดว่ามีความรู้จริงที่พอมีอยู่บ้าง 
ก็มีจำนวนน้อย เด็กไทยร้อยละ 74 อ่านภาษาไทยไม่รู้เรื่อง คือ มีตั้งแต่อ่านไม่ออก อ่านแล้วตีความไม่ได้ วิเคราะห์
ความหมายไม่ถูก หรือแม้แต่ใช้ภาษาให้เป็นประโยชน์ในการศึกษาวิชาอื่น ๆ ไม่ได้ คุณภาพที่ตกต่ำย่อม หมายถึง
วิชาการ และองค์ความรู้ที่เรามีอยู่ในระบบการศึกษาไทยต่ำกว่ามาตรฐาน หมายถึง ระบบการถ่ายทอดความรู้ รวมทั้ง
ครูผู้สอนมีความรู้ต่ำกว่ามาตรฐาน หมายถึง ความด้อยคุณภาพของระบบสนับสนุนการเรียนรู้ต่าง ๆ เช่น การใช้
เทคโนโลยีสารสนเทศ หรือการสร้างบรรยากาศแห่งการเรียนรู้ เป็นต้น ซึ่งในที่สุดย่อมส่งผลให้ผู้เรียนส่งผลให้เกิด
ความรู้ต่ำกว่ามาตรฐาน แต่ที่วิกฤตที่สุดเหนือวิกฤตทั้งหลายคอื สภาพเหลา่นี้ไดก้ลายเป็นความเคยชิน และชีวิตประจำวัน
ของระบบการศึกษาไทย 

2. ปัญหาของการปฏิรูปโครงสร้าง กฎหมายที่กำหนดการปฏริูปการศึกษาของไทย การเปลี่ยนแปลงโครงสร้าง
ของกระทรวงศกึษาธิการครัง้ใหญ่ กรมต่าง ๆ  ถูกยุบไป มีการรวมเอาทบวงมหาวิทยาลัยและสภาการศึกษาแห่งชาติเข้ามา
ไว้ในกระทรวงศึกษาธิการกลายเป็นโครงสร้างใหม่ ในระดับปฏิบัติ หลักการให้มีการกระจายอำนาจการบริหาร
การศึกษา โดยกำหนดให้มีสำนักงานเขตพื้นที่การศึกษาอยู่ในทุกจังหวัด มีจำนวนเขตมากน้อย ตามขนาดของประชากร 



วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏเทพสตรี | 179 

และวางหลักไว้ว่า ในที่สุดโรงเรียนต่าง ๆ จะถูกถ่ายโอนจากโครงสร้างรูปแบบกรมแบบเดิม ไปสังกัดเขตพื้นที่ แต่จาก
วันนั้นมาถึงวันนี้ กลับพบปัญหาอันเกิดจากสูตรที่ไม่สำเร็จของการปฏิรูปโครงสร้างทับถมทวีคูณ จนปรากฏออกมา  
ในรูปของข้อเท็จจริงเชิงประจักษ์ และข้อเรียกร้องต่าง ๆ ดังมีตัวอย่าง เช่น การถ่ายโอนสถานศึกษาไปสังกัดเขตพื้นที่
ที่ยังไม่สามารถเกิดขึ้นได้ มีข้อเรียกร้องให้กลับมาตั้งกรมต่าง ๆ ขึ้นในสำนักงานปลัดกระทรวง มีข้อเรียกร้องให้ตั้ง
ทบวงการศึกษาขั้นพื้นฐาน รวมทั้งมีการช้ีประเด็นว่าการรวมเอาทบวงมหาวิทยาลัยเข้ามาไว้ในกระทรวงเดียวกันเป็น
การบั่นทอนพัฒนาการของอุดมศึกษา ปัญหาที่เกิดจากการปรับโครงสร้างเหล่านี้ ช้ีให้เห็นว่า โครงสร้างใหม่น่าจะมี
ความไม่เหมาะสมจนมีข้อเรียกร้องให้ทบทวน หรือปรับปรุงเกิดขึ้นตลอดเวลา  

3. ปัญหาของครู ในประเทศฟินแลนด์ ซึ่งถือว่าเป็นประเทศที่คุณภาพการศึกษาดีที่สุดในโลก วิชาชีพ      
ที่ประชาชนนิยม และให้การยอมรับนับถือมากท่ีสุดคือ วิชาชีพครู แต่ในประเทศไทย สังคมกลับเห็นว่าในปัจจุบัน
วิชาชีพนี้ตกต่ำ จนองค์กรวิชาชีพครู เช่น คุรุสภา ต้องวางยุทธศาสตร์การพัฒนาวิชาชีพครูเพื่อให้กลับมาเป็นวิชาชีพ
ช้ันสูงเหมือนในอดีต โดยมีมาตรการอันหนึ่งคือ การปรับปรุงกระบวนการผลิตครูโดยเพิ่มหลักสูตรจาก 4  ปี เป็น 5 ปี 
แต่ปัญหาของวิชาชีพครูอาจจะไม่สามารถแก้ไขได้เพียงการเพิ่มเวลาเรียนเท่านั้น การเรียนเพิ่มขึ้นอีกหนึ่งปี อาจเห็น
ข้อดีได้ชัดเจน คือ ช่วยสร้างประสบการณ์ในวิชาชีพให้มากข้ึนในระหว่างเรียน เพื่อให้ครูรุ่นใหม่พร้อมท่ีจะออกมา
ทำงานในสภาพจริง แต่วัตถุประสงค์ของคุรุสภาที่จะให้เง่ือนไขของการเพิ่มเวลาเรียนมาเป็นฐานในการเพิ่มเงินเดือน 
และความก้าวหน้าในการรับราชการ บัณฑิตครูที่จบออกมาใหม่จะมีการตกงานเบื้องต้นเกือบหนึ่งหมื่นคน สถานการณ์
เช่นนี้ จึงเป็นส่วนหนึ่งที่ส่งผลถึงภาพพจน์และความนิยมในการเข้าศึกษาในสาขาวิชานี้ ที่ไม่ดึงดูดให้นักเรียนที่เรียนเก่ง 
และมีโอกาสเลือกสาขาได้มากให้ตัดสินใจเข้ามาเรียนครู ปัญหาของครูก็ยังมีเรื่องอื่น ๆ อีกมาก เช่น ในภาพรวม
ประเทศไทยยังนับว่าขาดแคลนครู แต่นโยบายจำกัดกำลังคนภาครัฐก็เป็นอุปสรรคต่อการแก้ไขปัญหาเรื่องนี้ ยังพบว่า
เราขาดแคลนครูในสาขาวิชาสำคัญ ๆ เช่น วิทยาศาสตร์ คณิตศาสตร์ ภาษา เป็นต้น ยังพบอีกว่า ไม่มีความชัดเจน 
ทางนโยบายในการที่จะสนับสนุนให้ผู้สำเร็จการศึกษาในสาขาวิชาที่ตรงกับเนื้อหาสาระมากกว่า เช่น บัณฑิตทาง
วิทยาศาสตร์ คณิตศาสตร์ และภาษา หันกลับมาวิชาชีพครู ในทางตรงกันข้ามยังกลับพบมาตรการในเชิงกีดกันอีกด้วย 
เช่น การกำหนดให้ผู้ที่จะรับใบอนุญาตประกอบวิชาชีพครูได้ต้องไปเรียนเพิ่มเติมอีกอย่างน้อยหนึ่งปี เป็นต้น ปัญหา       
ที่เป็นอมตะของครูไทยเห็นจะหนีไม่พ้นเรื่องหนี้สินครู แนวทางแก้ไขสำหรับครูรุ่นใหม่ทางหนึ่งควรจะเป็นการปรับ
โครงสร้างเงินเดือนเสียใหม่ โดยเพิ่มเงินเดือนเมื่อแรกบรรจุให้มากขึ้น ครูก็จะมีความกดดันในการดำรงชีพน้อยลง   
หันมาสนใจในหน้าที่การงานมากขึ้น  

4. ปัญหาของอาชวีศึกษา นอกจากความนิยมที่ตกต่ำ ทำให้มีผู้สนใจเข้าศึกษาน้อยลงดังที่ได้กล่าวข้างต้นแล้ว 
อาชีวศึกษาก็ยังประสบปัญหาด้านคุณภาพเช่นเดียวกับสายวิชาอื่น ๆ อาชีวศึกษาไทยยังมีวัฒนธรรมแปลก ๆ ที่ดู
เหมือนจะไม่พบในท่ีใด ๆ ในโลก คือ การยกพวกตีกัน แรกๆ ก็ดูเหมือนจะเป็นแค่เด็กชกต่อยกันธรรมดา แต่ต่อมา
ปัจจุบันได้พัฒนาไปถึงขั้นเอากันถึงเลือดถึงชีวิต เหตุเพียงเพราะอยู่ต่างสถาบันกัน การดึงดูดให้คนเข้าเรียนอาชีวศึกษา 
ให้มากขึ้น และได้รับการพัฒนาทักษะอย่างถูกต้องและเหมาะสม รวมทั้งการเพิ่มสาขาวิชาที่ยังขาดแคลน หรือยังไม่มี
การผลิตในประเทศ เป็นโจทย์ที่จะต้องแก้ไขให้ได้ แต่ความพยายามบางอย่าง เช่น การที่เปิดโอกาสให้อาชีวศึกษา   
จัดการศึกษาได้ถึงขั้นปริญญาเหมือนกับมหาวิทยาลัย กำลังเป็นที่ถูกจับตามอง และเป็นข้อวิตกว่าเป็นการแก้ปัญหา 



180 | ปีท่ี 15 ฉบับท่ี 3 กันยายน - ธันวาคม 2567 

ที่ถูกทางหรือไม่ ในอดีต นับตั้งแต่การควบคุมคุณภาพการศึกษา ไปจนถึงปัญหาการหาคนเข้าเรียนไม่ได้ตามเป้า     
จนปรากฏชัดเจนว่าในปัจจุบัน ประเทศไทยมีอุปทานด้านอุดมศึกษามากกว่าอุปสงค์ ขณะนี้กำลังจะมี "สถาบัน
อาชีวศึกษา" ในสถานภาพของอุดมศึกษาเต็มรูปแบบเกิดขึ้นอีกจำนวนหนึ่ง ในขณะที่โจทย์เรื่อง อุปสงค์-อุปทาน   
ด้านอุดมศึกษานั้นหนักหนาอยู่แล้ว ในอนาคตจะไม่เป็นท่ีน่าแปลกใจที่เราจะต้องมาดำเนินตามรอยเดิม คือ การยก 
ระดับสถาบันเหล่านี้ข้ึนเป็นมหาวิทยาลัยเหมือนดังที่เคยทำมาแล้ว 

5. วิทยาลัยชุมชน เกิดขึ้นมาจากแผนการปฏิรูปการศึกษาฉบับดั้งเดิม (พ.ศ. 2542) ต่อมามีการเปลี่ยนแปลง
แผนหลัก แต่กลับไม่ได้ปรับในรายละเอียดของกิจกรรม  "วิทยาลัยชุมชน" จึงได้เกิดขึ้น และคงอยู่ในสภาพที่
อิหลักอิเหลื่อ ความเดิมของเรื่องนี้คือ เมื่อแรกที่จะมีการปฏิรูปครั้งใหญ่ ตามพิมพ์เขียวของ พ.ร.บ.การศึกษาแห่งชาติ 
พ.ศ. 2542 นั้น ได้มีแนวคิดที่จะผนวกเอาอาชีวศึกษาช้ันต้นเข้าไว้เป็นส่วนของการศึกษาขั้นพื้นฐาน และให้อาชีวศึกษา
ช้ันสูงรวมเข้าเป็นส่วนของอุดมศึกษา พูดง่าย ๆ คือ ไม่ต้องมีแท่งอาชีวะ และเพื่อเป็นการเปิดโอกาสให้แก่บุคคลที่อาจมี
ปัญหาในการเข้าสู่ระบบการศึกษาปกติ จึงได้มีแนวคิดในการตั้งวิทยาลัยชุมชนขึ้นมา คล้ายกับที่มีในต่างประเทศ และ
ให้วิทยาลัยชุมชนเป็นส่วนหนึ่งของระบบอุดมศึกษา ซึ่งหวังว่าจะกลายเป็นอีกทางเลือกหนึ่งที่บุคคลอาจได้รับ
การศึกษาขั้นอุดมศึกษาระดับต่ำกว่าปริญญา และอาจเป็นช่องทางให้ได้ศึกษาต่อถึงขั้นปริญญาได้ในที่สุด มีหลักการ
วางไว้ว่าวิทยาลัยชุมชนจะต้องได้รับการสนับสนุนจากท้องถิ่น ไม่ว่าจะเป็นด้านอาคารสถานท่ี งบประมาณบางส่วน 
และบุคลากร สำนักงานคณะกรรมการการอุดมศึกษาต้องใช้ความพยายามประคับประคองอย่างมากเพื่อไม่ให้วิทยาลัย
ชุมชนดำเนินไปโดยผิดจากปรัชญาเดิม รวมทั้งความพยายามอีกด้านหนึ่งที่ดูจะมีผลเป็นรูปธรรมค่อนข้างน้อย 

6. คุณภาพอุดมศึกษา/ปริญญาเฟ้อ ในการประมวลปัญหาเพื่อจัดทำกรอบแผนอุดมศึกษาระยะยาว   
ฉบับที่ 2 (พ.ศ. 2550 - 2565) โดยสำนักงานคณะกรรมการการอุดมศึกษา (สกอ.) ได้สรุปปัญหาของอุดมศึกษาไทยว่า 
เป็นระบบท่ี “ไร้ทิศทาง ซ้ำซ้อน ขาดคุณภาพ และขาดประสิทธิภาพ” เปิดมหาวิทยาลัยขึ้นมาอีกเป็นจำนวนมาก  
จากมหาวิทยาลัยของรัฐเดิมที่มีเพียง 20 แห่ง ได้ขยายจำนวนเป็น 78 แห่ง รวมกับมหาวิทยาลัยเอกชน วิทยาลัย
ชุมชน และสถาบันในสังกัดอื่นแล้ว มีสถาบันอุดมศึกษาประมาณ  255 แห่ง อุดมศึกษาไทยจึงมีอุปทานมากกว่า     
อุปสงค์ มหาวิทยาลัยหลายแห่งเริ่มมีปัญหาเรื่องหาคนเข้าเรียน ทำให้ประสบปัญหาเรื่องความคุ้มทุน นำไปสู่ความ
จำเป็นท่ีต้องดำเนินการด้านการตลาดทุกวิถีทาง และมุ่งเปิดสอนแต่สาขาวิชาที่ทำได้ง่าย ต้นทุนต่ำ และได้เงินเร็ว    
ซึ่งระบาดไปทุกระดับช้ันปริญญา เรามีบัณฑิตล้นงานในหลายสาขา แต่ขณะเดียวกันก็มีการขาดแคลนในสาขาวิชา    
ทีย่าก ๆ มหาวิทยาลัยจำนวนมากมุ่งหาเงินจนเป็นระบบการศึกษาเชิงปริมาณ ความจำเป็นที่ต้องดิ้นรนเพื่อความอยู่รอด
เช่นนี้ ปัญหาของการทุจริตทางการศึกษาตั้งแต่ลอกข้อสอบถึงจ้างทำวิทยานิพนธ์ พบจนเป็นสภาพปกติ อาจารย์
มหาวิทยาลัยไทยในภาพรวมจัดว่ามีคุณวุฒิต่ำ  

7. การขาดวิจัยและพัฒนา ขาดนวัตกรรม และปัญหาความร่วมมือกับภาคอุตสาหกรรม ในปี 2548
อาจารย์อุดมศึกษาไทยรวมประมาณ 50,000 คน ตีพิมพ์ผลงานวิจัยเพียง ประมาณ 2,000 ฉบับ ในจำนวนนี้ ร้อยละ 9 
เกิดมาจากมหาวิทยาลัยเพียง 8 แห่ง ซึ่งหมายความว่า มหาวิทยาลัยที่เหลืออีกร้อยกว่ามหาวิทยาลัยตีพิมพ์เพียง   
ร้อยละ 10 เท่านั้นเอง มหาวิทยาลัยที่ตีพิมพ์มากท่ีสุดรวม 8 แห่งนี้ เมื่อเฉลี่ยตามจำนวนอาจารย์แล้ว มีการตีพิมพ์
เพียงคนละ 0.12 บทความเท่านั้นเอง ถ้าเปรียบเทียบกับประเทศอื่น ๆ อาจารย์ของเขาจะตีพิมพ์คนละไม่ต่ำกว่า 2 ฉบับ



วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏเทพสตรี | 181 

ต่อปี มากกว่าที่ดีที่สุดถึง 20 เท่าในภาพรวมการตีพิมพ์ของอาจารย์ในสหรัฐอเมริกา ประมาณปีละ 200,000 ฉบับ 
ญี่ปุ่น 500,000 ฉบับ สหราชอาณาจักร 40,000 ฉบับ จีน 12,000 ฉบับ อินเดีย เกาหลี สิงคโปร์ ประมาณ 10,000 ฉบับ 
เป็นต้น ข้อมูลชัดเจนว่ามหาวิทยาลัยอ่อนด้อยในด้านการวิจัย  

8. การปฏิรูปการเงินเพ่ือการอุดมศึกษาต้นเหตุของความอ่อนแอของอุดมศึกษา ประการหนึ่ง มาจาก
ระบบการเงินของอุดมศึกษาที่ล้าสมัย เมื่อ พ.ศ. 2548 เมื่อกลุ่มมหาวิทยาลัยราชภัฏเริ่มเข้ามารวมอยู่ในสำนักงาน
คณะกรรมการการอุดมศึกษา เราพบความแตกต่างของงบประมาณที่รัฐจัดให้มหาวิทยาลัยแบบฟ้ากับดิน มหาวิทยาลัย   
ที่ได้งบประมาณน้อยที่สุดได้น้อยกว่า 50 ล้านบาท ในขณะที่มหาวิทยาลัยที่ได้มากท่ีสุด ได้เกิน 5,0000 ล้านบาท 
อธิบายได้ว่า เพราะมหาวิทยาลัยเหล่านี้มีขนาด และภาระหน้าที่ต่างกัน จึงได้งบประมาณต่างกัน ซึ่งก็พอฟังได้ แต่แท้
ที่จริงแล้ว เราไม่มีระบบการวิเคราะห์งบประมาณที่เหมาะสมที่จะส่งผลต่อการพัฒนามหาวิทยาลัยตามศักยภาพ    
การได้มาซึ่งงบประมาณเป็นการที่แต่ละมหาวิทยาลัยติดต่อประสานตรงกับสำนักงบประมาณ การเพิ่มของงบประมาณ
แต่ละปีอยู่บนฐานของตัวเลขในปีที่ผ่านๆ ยังพบว่ามีความต่างกันมากระหว่างมหาวิทยาลัยของรัฐ และของเอกชน 
ภาระที่ตกต่อผู้เรียนจึงไม่เป็นธรรม เด็กที่เรียนดีที่มักจะมาจากครอบครัวที่พอมีอันจะกิน หรือร่ำรวย มีโอกาสเข้าเรียน
ในมหาวิทยาลัยของรัฐช้ันดีได้มากกว่า ซึ่งเสียค่าใช้จ่ายต่ำกว่า ในขณะที่เด็กเรียนไม่ค่อยดี ซึ่งมักจะมาจากครอบครัว 
ทีด่้อยฐานะ มักต้องพึ่งมหาวิทยาลัยเอกชนที่เก็บค่าใช้จ่ายสูงกว่า หรือต้องไปเรียนในโครงการพิเศษในมหาวิทยาลัยของ
รัฐที่เก็บค่าเล่าเรียนสูงกว่าโครงการปกติโดยหาเหตุผลอธิบายได้ไม่ชัดเจน มีกองทุนกู้ยืมเพื่อการศึกษาที่ยังตอบสนอง
ความต้องการไม่ได้ทั้งหมด และมีระบบการจัดเก็บหนี้ท่ีด้อยประสิทธิภาพ ภายใต้ข้อจำกัดของงบประมาณและเง่ือนไข
เหล่านี ้ 

9. เทคโนโลยีสารสนเทศทางการศึกษาประเทศไทยใช้เทคโนโลยีสารสนเทศค่อนข้างต่ำ โดยเฉพาะอย่างยิ่ง 
เทคโนโลยีสารสนเทศที่ใช้ในการศึกษา พบว่า เรามีการใช้คอมพิวเตอร์เพียง 43 เครื่องต่อประชากร 1,000 คน  
ในขณะที่ญี่ปุ่นใช้ 477 เครื่อง เกาหลีใต้ 324  เครื่อง ไต้หวัน 314 เครื่อง และมาเลเซีย 137 เครื่อง ตามลำดับ ในสหรัฐ 
อเมริกา มีโครงการ “หนึ่งนักเรียน หนึ่งเครื่องคอมพิวเตอร์” หรือ One Laptop Per Child (OLPC) ในประเทศไทย 
เครื่องคอมพิวเตอร์ในโรงเรียนโดยทั่วไปยังขาดแคลน หรือแม้จะพอมีบ้าง แต่ก็ยังมีความขาดแคลนแหล่งเรียนรู้         
โดยระบบเทคโนโลยีสารสนเทศ หลาย ๆ ประเทศจัดให้เรื่อง การเรียนแบบอิเล็กทรอนิกส์ หรืออีเลิร์นนิง (E-Learning)     
เปน็วาระแห่งชาติ ซึ่งไม่จำกัดอยู่เฉพาะการศึกษาในระบบเท่านั้น ทั้งนี้ เพราะได้มีการพิสูจน์แล้วว่า อีเลิร์นนิง เป็นระบบ
การเรียนที่มีประสิทธิภาพสูง เอื้อต่อการเรียนรู้ของผู้เรียนที่อาจมีศักยภาพต่าง ๆ กัน ให้มีโอกาสเรียนรู้เท่าเทียมกันได้
ในท่ีสุด เป็นระบบที่ต้นทุนในภาพรวมต่ำ เพราะสามารถขยายผลไปถึงผู้เรียนได้เป็นจำนวนมาก อีเลิร์นนิงยังช่วยให้
ระบบการจัดการความรู้ของสังคมมีประสิทธิภาพยิ่งขึ้น และยังเอื้อต่อการศึกษาตลอดชีวิตของประชากรอีกด้วย       
ที่สำคัญที่สุด คือเป็นระบบที่จะช่วยให้การปรับเปลี่ยนกระบวนทัศน์ของระบบการเรียนรู้ ที่เน้นการเรียนมากกว่า       
การสอน หรือผู้เรียนเป็นศูนย์กลาง ให้เกิดขึ้นได้อย่างมีประสิทธิภาพ ซึ่งการเรียนตามกระบวนทัศน์ใหม่นี้จะเหมาะสม
กับโลกยุคเทคโนโลยีสารสนเทศที่ต่อเนื่องมาเป็นยุคสังคมฐานความรู้ ที่ความรู้เกิดขึ้นได้อย่างรวดเร็ว มีการขยายตัว
ของฐานความรู้อย่างมหาศาล หากระบบจัดการความรู้ไม่มีประสิทธิภาพ  



182 | ปีท่ี 15 ฉบับท่ี 3 กันยายน - ธันวาคม 2567 

สรุป ปัญหาระบบการศึกษาไทยสะท้อนปรัชญาจารวากโดยภาพรวมผิดฝั่งผิดฝาพอสมควร ปรัชญา       
ของจารวากสั่งสมให้คนไม่ควรเช่ือสิ่งที่เป็นนามธรรม ให้เช่ือสิ่งที่เป็นรูปธรรมมากกว่า สามารถยืนยันได้จริง ระบบ
การศึกษาทั้งประถมศึกษาและมัธยมศึกษามีอะไรที่ซับซ้อนซ่อนเง่ือนไว้ อาชีพครูเป็นอาชีพที่หนักแน่นและเสียสละ 
ไม่เกี่ยวข้องกับผลประโยชน์ แต่ในยุคศตวรรษที่ 21 ครูมีค่าตอบแทนที่สูงขึ้นและมีเงินตำแหน่งวิทยฐานะประจำ
ตำแหน่งสูงขึ้น ในขณะที่ค่าตอบแทนสูงขึ้นแต่ระบบคุณภาพการศึกษากลับต่ำลงไปแสดงให้เห็นถึงความต้องการ
รายได้สูง แต่ต้องปรับปรุงคุณภาพการศึกษา เกิดปัญหาอะไรขึ้น ความสะดวกสบายมีแต่คุณภาพการศึกษาล้มเหลว  
เป็นไปตามปรัชญาจารวาก คือ ความอิ่ม ความสุขจากการมีเงินรายได้เพิ่ม ไม่สนใจเรื่องการมีหนี้ สนใจปัจจุบันจะมี
หน้ามีตาเหมือนกับอาชีพอื่น ๆ ตายไปก็จบสิ้นไป ระบบการศึกษาสะท้อนปรัชญาจารวากได้ดีที่สุดรวมถึงประเด็นอื่น ๆ 
เช่น เทคโนโลยีที่อ้างเป็นปัญหา ในปัจจุบันเฉลี่ยคนไทยมีโทรศัพท์คนละ 2 เครื่อง มีการใช้สื่อทั้งออนไลน์ และสังคม
ออนไลน์มากกว่าประเทศเอเชียอื่น ๆ เสียด้วยซ้ำ แต่ส่วนใหญ่นำไปใช้ในการบันเทิงรื่นรมย์ กิจกรรมทางเพศ แต่ใช้
เพื่อการสร้างสรรค์น้อยมาก ที่ร้ายกว่านั้นคือ เกิดผลข้างเคียงที่ตามมาคือปัญหาครอบครัวแตกแยกนำไปสู่ปัญหา
อาชญากรรมมากขึ้น สะท้อนถึงความล้มเหลวด้านปรัชญาจารวากที่เกิดผลข้างเคียงเพราะวลีที่ว่า “จงกิน จงดื่ม และ
จงหาความสุขให้พอในชาตินี้ เพราะชาติหน้าเราไม่รู้ว่าจะมีหรือไม่” จนทำให้เกิดผลตามมาที่ดีน้อย แต่ที่เสียมีมากกว่า
แน่นอน 
 
 วัฒนธรรมไทยในปรัชญาจารวาก 

สังคมไทยมีวัฒนธรรมจำนวนมากที่เกิดขึ้นล้วนแต่เกิดจากภูมิปัญญาของบรรพบุรุษที่กระทำกัน เช่น       
ในภาคเหนือจะมีวัฒนธรรมประเพณีเกี่ยวกับผีปู่ ย่า ตา ยายและการต่อชะตา การทำบุญอุทิศต่าง ๆ ส่วนภาคอีสาน    
จะเรียกว่า ฮีต 12 ครอง 14 ถือเป็นประเพณีของคนอีสาน ภาคกลางก็จะมีประเพณีที่เกี่ยวข้องกับบรรพบุรุษ เช่น  
วันสารทไทย เป็นต้น ส่วนภาคใต้จะเป็นวัฒนธรรมประเพณีเกี่ยวกับการอุทิศให้กับเปตพลี เช่น พิธีชิงเปรตหรือ 
บุญเดือนสิบ เป็นต้น ซึ่งที่กล่าวมาลว้นเป็นวัฒนธรรมประเพณขีองไทย (ปัญญา บริสุทธิ์, 2529, หน้า 29 - 40) แต่ปรัชญา
จารวาก  ไม่เห็นด้วยถือเป็นการไร้สาระ เพราะเขาปฏิเสธนรก สวรรค์ ปฏิเสธพระนิพพาน การทำบุญไม่มีผลอะไร     
การอ้อนวอน สิ่งศักดิ์สิทธ์ิล้วนเป็นเรื่องมดเท็จทั้งนั้น ในเรื่องความดี ปรัชญาจารวากมีความเห็นว่าดีคือ ได้ความสุข 
ความสุขคือ ความดี การได้รับความสุขจะได้มาโดยวิธีการใดก็ได้ และคำว่า “ความสุข” หมายถึง ความสุขทางเนื้อหนัง
หรือที่เกิดจากประสาทสัมผัสทั้ง 5 เท่านั้น เพราะคติชีวิตของปรัชญาจารวากที่ว่า “จงกิน จงดื่ม และรื่นเริงสำราญ” 
ในโลกนี้ ตายแล้วขาดสูญ ดังนั้น ทรัพย์สมบัติที่มีอยู่จะไร้ค่าทันที หากไม่นำทรัพย์สมบัติเหล่านั้นมาส่งเสริมให้เกิด
ความสุข อย่างไรก็ตาม ความสุขตามทรรศนะของจารวากเป็นความสุขที่ได้มาจากทางสายกลาง ถ้าการได้ความสุขแล้ว 
มีความทุกข์มากเกิดตามมาก็ไม่ควรแสวงหาความสุข เช่นนั้น หรือถ้าความสุขและความทุกข์เจือปนกันอยู่ ก็ให้เรา
หักกลบลบหนี้ออกจากกัน หากความสุขมีจำนวนมากกว่า ก็ควรแสวงหาความสุขเช่นนั้น แต่ถ้าความทุกข์มีจำนวน
มากกว่าก็ให้เลิกหาความสุขเช่นนั้นเสีย ดังคำที่ว่า “จุดมุ่งหมายเพียงอย่างเดียวของมนุษย์คือ การได้ความสุ ข   
ทางประสาทสัมผัสจนพอใจ ท่านไม่ควรกล่าวว่า ความสุขไร้ความหมาย เพราะมีความทุกข์เจือปนอยู่ เราน่าจะฉลาด
เพียงพอที่จะหาความสุขที่บริสุทธิ์เท่าที่จะหามาได้และหลีกเลี่ยงความทุกข์ที่จะตามมา ดุจดังคนที่อยากกินปลา   



วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏเทพสตรี | 183 

ก็ต้องนำปลามาทั้งตัวพร้อมทั้งครีบและก้างแล้วเลือกกินในส่วนที่พอใจ หรือดุจคนที่อยากกินข้าวก็ต้องนำข้าวมา
ทั้งรวงและฟาง เลือกสรรส่วนที่กินได้จนพอใจ จงอย่าให้การกลัวมาขัดขวางการหาความสุข” จากข้อความแสดง
ให้เห็นว่า สุขและทุกข์ เจือปนกันอยู่ ต้องฉลาดรอบคอบในการเลือกสรรและต้องเลือกสิ่งที่ให้ความสุขมากที่สุด
เท่านั้น เช่นเดียวกับคำว่า “ช่ัว” ก็หมายถึง ความทุกข์ อะไรก็ตามที่ก่อให้ความทุกข์สิ่งนั้นคือ ความชั่ว ไม่ว่าความ
ทุกข์น้ันจะเกิดจากการบำเพ็ญเพียร โรคภัยไข้เจ็บหรืออื่น ๆ ถือว่าเป็นความช่ัวทั้งนั้น ดังนั้นจะทำอะไรก็อย่าให้มี
ความทุกข์ หรือถ้าจะมีก็ให้มีน้อยท่ีสุดก็ถือว่าเราทำความดีแล้ว  

สรุป วัฒนธรรมไทยมุมมองของปรัชญาจารวาก จะมีลักษณะที่สนุกสนานดื่มกินมากกว่าที่เป็นไม่ใช่เป้าหมาย
เหมือนในอดีตที่สรา้งความรกัสมัครสมานสามัคคี ปัจจุบันวัฒนธรรมไทยทีเ่น้นวัตถุมากกว่าจติใจ การแปรความวัฒนธรรม
ที่เน้นความสนุกสนานรื่นเริงบันเทิงกาย ยกตัวอย่างประเพณีสงกรานต์ที่ต้องการให้ลูกหลานได้แสดงออกถึงความ
กตัญญูกตเวที แต่กลับมาแต่เป็นประเพณีที่เน้นการเสพ การดื่ม การปรนเปรอรื่นเริง การเต้นรำ เน้นทางวัตถุมากกว่า
จิตใจเสียด้วยซ้ำ ดังนั้น วัฒนธรรมไทยมองผ่านปรัชญาจารวากในปัจจุบันมีความเหมือนมากที่สุด ที่สะท้อนให้
พิธีกรรมทางด้านจิตใจด้อยค่ามากกว่าทางด้านวัตถุดังปรากฏให้เห็นในปัจจุบันน่ันเอง 
  
องค์ความรู้ที่ได้รับ 

สังคมไทยในมุมมองของปรัชญาจารวาก บนฐานทางสภาวะทางสังคม การเมือง เศรษฐกิจ การศึกษา
และวัฒนธรรมประเพณี เมื่อนำปรัชญาจารวากมาสะท้อนมุมมองทำให้เห็นชัดขึ้นทั้งด้านสภาวะทางสังคมที่เกิดภาพ
ความเลื่อมล้ำสถานะทางสังคมที่สูงขึ้น โอกาสของคนในการเลื่อนสถานะน้อยลงโดยกลุ่มคนที่มีอำนาจจะกอบโกย
โอกาสของคนส่วนใหญ่มากกว่าหลักมนุษยธรรม การเมืองที่มีการแสวงหาความร่ำรวยจากการเป็นนักการเมือง
ภาพการแสวงหาผลประโยชน์เพื่อตนเอง พวกพ้องยังคงมีให้เห็นและเพิ่มมากขึ้น การนำเอาหลักการผิดศีลธรรมมา
ส่งเสริมมอมเมาประชาชนมากกว่าจะให้ปัญญา เช่น การผลิตน้ำเมาเพื่อจำหน่ายในชุมชน กัญชาเสรี เป็นต้น 
เศรษฐกิจก็ส่งเสริมให้แสวงหากำไรโดยไม่สนใจหลักศีลธรรมดังคำที่ว่า “มือใครยาว สาวได้สาวเอา” เน้นวัตถุ
มากกว่าด้านจิตใจ การศึกษาพัฒนาให้คนกลายเป็นทุนแข่งขันหารายได้เพื่อเสพดื่มกินกว่าการพัฒนาการมีปัญญา
แบบยั่งยืน จนกลายเป็นทาสวัตถุมากยิ่งข้ึน ส่วนวัฒนธรรมประเพณกี็เป็นเพียงสญัลักษณ์มากกว่าจะเป็นวิถีประชา
ที่บรรพบุรุษได้สร้างขึ้นเพื่อให้เกิดความรักสามัคคี แต่เป็นเพียงความสนุกสนานดื่มเสพกินทำให้ชีวิตมีความสุข
มากกว่าจะมีทุกข์ อย่าไปคำนึงถึงชีวิตหลังกความตาย เพราะไม่รู้ว่าจะมีหรือไม่ พิสูจน์ไม่ได้ ที่พิสูจน์ได้คือ การทำชีวิต
ไม่ให้เป็นทุกข์ มีความสุข จงดื่มกิน เสพสิ่งที่สวยงาม สวรรค์ไม่มี นรกไม่มี ดังนั้นสังคมไทยในมุมมองของปรัชญา
จารวากมองปัจจุบันมากกว่าสิ่งที่เฟ้อฝัน สังคมไทยทำอะไรก็ได้ที่ตนเองชอบ (ชอบใจ) มากกว่าสิ่งที่ถูกต้อง (กฎหมาย) 
เหมือนกับแนวคิดทางปรัชญาจารวากในท่ีสุด 
 

 
 
 



184 | ปีท่ี 15 ฉบับท่ี 3 กันยายน - ธันวาคม 2567 

เอกสารอ้างอิง 
 

เกรียงศักดิ์ เจริญวงศ์ศักดิ์. (2550). การย้ายฐานการผลิตและลงทุนสู่ต่างประเทศ. สืบค้น กุมภาพันธ์ 16, 2567,          
จาก https://www.kriengsak.com/node/463.  

เกษียร เตชะพรีะ. (2537, มกราคม – เมษายน). การเมืองวัฒนธรรมว่าด้วยประชาธิปไตย: บทนำเปรยีบเทียบ             
เชิงทฤษฎี. รัฐศาสตร์สาร, 19(1), 6 – 23. 

เกษมสันต์ จันทรทิม. (2560, มกราคม – เมษายน). การสำรวจความคิดเห็นประชาชนต่อนโยบายด้านเศรษฐกิจ
ของรัฐบาล คสช. วารสารสหวิทยาการมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์, 1(1), 59 - 67. 

ไทยรัฐ ออนไลน์. (2559, ตุลาคม 17). แค่คร่ึงเดือน ยึดเพียบท้ังยาบ้า-ไอซ์ ภาค 5 จัดชุดถอนรากกลุ่ม 
“เล่าต๋า”. สืบค้น กุมภาพันธ์ 16, 2567, จาก http://www.thairath.co.th/content/756630.  

ธงพล พรหมสาขา ณ สกลนคร. (2559). ความสำคัญของการส่งต่อการผลิตและการรับช่วงการผลิต.             
วารสารพัฒนบริหารศาสตร์, 56(1), 95 – 108. 

ประเวศ  อินทองปาน. (2553). พุทธปรัชญาในพระไตรปิฎก. กรุงเทพฯ: สำนักส่งเสริมและฝึกอบรม
มหาวิทยาลยัเกษตรศาสตร์. 

ประยงค์ แสงบุราณ. (2547). ปรัชญาอินเดีย. กรุงเทพฯ: โอ.เอส.พริ้นติงเฮา้. 
ปัญญา บรสิุทธ์ิ. (2529). การศึกษาเชิงวิเคราะห์วัฒนธรรมไทยสมัยรัตนโกสินทร์ (พ.ศ. 2325 - 2394). 

กรุงเทพฯ: ประกายพรึก. 
ภาวิช ทองโรจน์. (2551, 8 พฤศจิกายน). คุณภาพการศึกษาพื้นฐานเกรดตำ่. มติชนรายวัน. 
______. (2551, 10 พฤศจิกายน). ปัญหาของการปฏริูปโครงสร้าง. มติชนรายวัน. 
______. (2551, 12 พฤศจิกายน). การปฏิรูปการเงินเพื่อการอดุมศกึษา. มติชนรายวัน. 
______. (2551, 13 พฤศจิกายน). เทคโนโลยีสารสนเทศทางการศึกษา. มติชนรายวัน. 
รุ่งทิพย์ พุ่มดนตรี. (2538). ปรัชญาเบ้ืองต้น. กรุงเทพฯ:  มหาวิทยาลัยราชภัฏจันทรเกษม. 
พระมหาต่วน สิริธมฺโม. (2532). ปรัชญาจารวาก. ใน มหาจุฬาฯ วิชาการ ปรัชญาบรุพทิศ. ทรงวิทย์               
         แก้วศรี, บรรณาธิการ. กรงุเทพฯ: อมรินทร์ พริ้นติ้งกรุ๊พ จำกัด. 
สนั่น ไชยานุกุล. (2519). ปรัชญาอินเดีย (พิมพ์ครั้งท่ี 2). กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.       
สุวัฒน์ จันทรจำนง. (2540). ความเชื่อของมนุษย์เกี่ยวกบัปรัชญาและศาสนา. กรุงเทพฯ: สุขภาพใจ. 
สุนทร ณ รังษี. (2545). ปรัชญาอินเดียประวัติและลัทธิ. กรุงเทพฯ: จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย. 
สำนักข่าวอิศรา. (2559, มีนาคม 25). นักการเมืองไทยโกงมากสุดในโลก! เสวนา ป.ป.ช. สรุปบทเรียน -        

ก้าวข้ามอย่างไร?. สืบค้น มกราคม 28, 2567, จาก https://www.isranews.org/isranews-
scoop/item/45791-nacc98eiz.html.  

อดิศักดิ์ ทองบุญ. (2532). ปรัชญาอินเดีย (พิมพ์ครั้งท่ี 2). กรุงเทพฯ: อมรินทร์ พริ้นติ้ง กรุ๊พ จำกัด. 
______. (2546). ปรัชญาอินเดีย (พิมพ์ครั้งที ่3). กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงรณราชวิทยาลยั. 

https://www.kriengsak.com/node/463


วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏเทพสตรี | 185 

อดิศักดิ์ ทองบุญ (กนกบุญ). (2557). จดหมายเปิดผนึกเล่าเร่ืองปรัชญาอินเดีย. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์                    
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



186 | ปีท่ี 15 ฉบับท่ี 3 กันยายน - ธันวาคม 2567 

 


